YESUS DAN DEMOKRASI
Mengendus Nilai-nilai Demokrasi dalam Sikap dan Tindakan Yesus
Alfred Y R Anggui
hanivier76@gmail.com
Universitas Kristen Indonesia Toraja

Abstrak
Demokrasi adalah sebuah sistem pemerintahan yang meletakkan nilai-nilai pengambilan keputusan berdasarkan suara terbanyak. Melalui sistem demokrasi ini diyakini bahwa keputusan yang diambil adalah keputusan yang terbaik karena sebagian orang meyakini suara terbanyak itu mendekati kebenaran. Gereja sebagai bagian dari pemerintahan tentu juga berada di dalam arus demokrasi yang dianut.  Melihat situasi perpolitikan sekarang khususnya di Indonesia, apakah benar suara terbanyak itu mendekati kebenaran? Tidakkah demokrasi telah semakin dimanfaatkan oleh kepentingan kekuasaan. Lalu, sebagai gereja yang harus terus dituntut untuk menyuarakan kebenaran, bagaimana gereja meyakinkan dan meletakkan bahwa nilai-nilai Injil sebagai dasar dan pijakan demokrasi di Indonesia. Penulis berargumen bahwa nilai-nilai Injili Yesus Kristus dapat menjadi perjuangan umat Kristen untuk menjadi nilai-nilai utama demokrasi. Tujuan penulisan ini adalah menjadikan sistem demokrasi terus berpijak pada nilai-nilai Kristus. Metode yang digunakan adalah metode kualitatif dengan bantuan studi Pustaka dan kajian kritis. Penelitian ini menghasilkan sebuah kajian kritis bahwa sistem demokrasi yang semakin buruk di Indonesia karena dimanipulasi oleh kekuasaan dapat dikembalikan nilai-nilai dasarnya melalui penekanan nilai-nilai Injil Kristus yang anti kekerasan, berpihak pada kelompok termarginalkan.
	Kata kunci: Demokrasi, Nilai-nilai Injil, termarginalkan, kekerasan 
PENDAHULUAN
  	Demokrasi sebagai sebuah sistem pemerintahan memang merupakan sebuah hal yang tak akan pernah habis dibicarakan, terutama ketika sebagian besar negara di dunia hari ini memang memilih demokrasi dalam berbagai bentuknya sebagai sistem pemerintahannya. Indonesia pun tak terkecuali. Pemilu 2019 memang diwarnai dengan isu kecurangan dan keterbelahan yang amat besar di tengah kehidupan masyarakat. Gugatan hasil pemilu ke Mahkamah Konstitusi oleh pihak Prabowo, berita-berita kecurangan yang menghiasi media sosial, serta polarisasi masyarakat dan isu politik identitas, sangat kental mewarnai proses demokrasi di Indonesia pada masa tersebut. Namun demikian, seperti yang dikemukakan oleh Burhanuddin Muhtadi berdasarkan hasil penelitiannya, terlepas dari ketidakpuasan sebagian masyarakat terhadap hasil pemilu, dukungan bagi demokrasi sebagai sistem pemerintahan, relatif stabil. Pendukung Prabowo yang kalah dalam pemilu 2019, ternyata mayoritas (71,5%) tetap meyakini demokrasi sebagai sebuah sistem politik bernegara yang tepat untuk Indonesia. Dalam hal ini mereka ternyata bisa memilah antara penilaian pada demokrasi sebagai sistem politik bernegara, dengan penilaian terhadap proses kinerja demokrasi itu sendiri.[footnoteRef:1]  [1:  Burhanuddin Muhtadi, “Pecundang Elektoral, Dukungan Terhadap Demokrasi dan Nostalgia Otoriter” dalam Thomas Power dan Eve Warburton (ed.), Demokrasi di Indonesia: Dari Stagnasi ke Regresi? (Jakarta: KPG – Public Virtue – Kurawal Foundation, 2021), hlm. 223, 229.] 

Tulisan ini sendiri dimaksudkan untuk tetap memberi kajian kritis terhadap sistem demokrasi, terutama dari perspektif nilai-nilai berdasarkan Injil. Hal ini penting, sebab terlepas dari tingkat keyakinan masyarakat yang masih tinggi pada demokrasi sebagai sistem politik bernegara, kinerja dan proses demokrasi tentu patut senantiasa diberi catatan kritis, agar tujuan berdemokrasi, yakni terwujudnya kesejahteraan dan kedaulatan rakyat juga bisa terpenuhi dengan optimal. Pada sisi lain, kajian kritis berdasarkan nilai-nilai dalam Injil juga akan menegaskan kedudukan gereja sebagai pihak yang turut bertanggung jawab dalam mengawal proses demokrasi tersebut. Tak dapat dipungkiri, betapa sejumlah pemerintahan di berbagai negara yang mayoritas warganya beragama Kristen, juga kurang atau bahkan tidak memperlihatkan kehidupan yang demokratis. Dalam kesaksian Alkitab pun, suara mayoritas tidaklah selalu memperlihatkan kebenaran, sebab kebenaran sejati sesungguhnya hanyalah berpusat pada Kristus sendiri. Namun demikian, kehadiran sejumlah tokoh gereja dalam berbagai perjuangan pro demokrasi di berbagai negara, sesungguhnya memperlihatkan betapa Injil sesungguhnya memuat nilai-nilai dasar dari demokrasi. Kehadiran sejumlah tokoh gereja di berbagai negara tersebut diyakini sebagai wujud penghayatan iman mereka.[footnoteRef:2] Sistem demokrasi modern memang diakui lahir dari Athena kuno, yakni melalui partisipasi langsung rakyat yang juga harus memenuhi syarat ketat sebagai warga negara, mengingat warga Athena memang tidak mengakui kesetaraan hak setiap manusia, seperti budak dan orang asing. Namun demikian, visi demokrasi mengenai sebuah tatanan masyarakat yang setara, bebas dan adil, sesungguhnya sudah muncul terlebih dahulu dalam kitab perjanjian lama.[footnoteRef:3] Kisah pembebasan Israel dari perbudakan di Mesir jelas memperlihatkan kehendak Allah bagi prinsip kesetaraan umat manusia. Demikian pula dengan perintah untuk merayakan Tahun Yobel (Im.25:1-28), yakni saat hutang-hutang dihapuskan, tanah-tanah yang tergadai dikembalikan pada pemiliknya, serta proses jual beli yang tidak boleh saling merugikan satu sama lain. Visi masyarakat yang demokratis terlihat jelas dalam hal ini, yakni prinsip keadilan dan kesejahteraan dengan sebuah regulasi yang bisa memastikan setiap warga masyarakat tetap memiliki akses terhadap sumber-sumber ekonomi.  [2:  John W. de Gruchy, Agama Kristen dan Demokrasi (Jakarta: BPK GM, 2006), hlm.2.]  [3:  Ibid., hlm. 23.] 


Apa Itu Demokrasi?
Demokrasi merupakan sebuah istilah yang tidak pernah habis didefenisikan. Dalam konteksnya yang berbeda-beda, berbagai pihak telah berupaya memberi penekanan dari segi tertentu dari demokrasi dengan mencoba untuk tetap tidak terlepas dari satu pandangan umum, bahwa demokrasi itu diperuntukkan bagi kepentingan rakyat. Sebagaimana pandangan Abraham Lincoln, mantan Presiden Amerika Serikat, demokrasi adalah sebuah pemerintahan yang berasal dari rakyat, oleh rakyat dan untuk rakyat. Semua pihak tentu saja setuju dengan pandangan ini sebagai prinsip umum demokrasi. Namun demikian, perwujudan prinsip ini dalam sebuah sistem tata kelola pemerintahan sebuah negara, ternyata termanifestasi dalam beragam bentuk tata kelola pemerintahan sebagaimana yang terlihat dalam sejarah perkembangan demokrasi di berbagai negara. Bangsa Indonesia sendiri sudah mengalami ragam perubahan bentuk demokrasi tersebut. Jika pada masa orde baru kedaulatan rakyat diwujudkan melalui sistem keterwakilan, maka pasca orde baru, kedaulatan rakyat itu terwujud melalui keikutsertaan langsung setiap warga masyarakat untuk menentukan sendiri pemimpin yang dikehendakinya. Menjelang pemilu tahun 2024 juga terjadi diskursus bahkan gugatan ke Mahkamah Konstitusi, yakni mengenai sistem pemilihan terbuka atau proporsional tertutup. Dua sistem yang berbeda namun keduanya tetap disebut oleh masing-masing pihak sebagai bentuk pemerintahan yang demokratis. 
	Dalam konteks hubungan pemerintah dan rakyat, demokrasi umumnya diartikan sebagai suatu perimbangan kekuasaan antara pemerintah dan rakyatnya pemerintah tidak boleh berkuasa mutlak dan mendominasi sepenuhnya kehidupan rakyat. Sehingga dalam hal ini rakyat harus diberdayakan guna dapat mengimbangi kekuasaan pemerintah tersebut. Sedangkan dalam konteks hubungan antar kelompok atau golongan, demokrasi seringkali diberi penekanan pada soal kemampuan kita untuk berbeda pendapat dan menghargai pendapat orang lain. Karena itu demokrasi dapat diartikan sebagai kemampuan untuk bersikap secara inklusif dan sebaliknya membuang sikap eksklusif, serta sektarian. Kemampuan berdemokrasi dilihat pada kemampuan menempatkan kepentingan pribadi atau kelompok sendiri dalam hubungan dialog dengan kepentingan kelompok lain. 
	Di Indonesia, seiring dengan terlaksananya pemilu 1999 lalu yang disebut-sebut sebagai pemilu yang sangat demokratis, tumbuh sebuah harapan yang besar menuju suatu proses demokratisasi yang lebih baik. Kebebasan setiap pihak untuk mengajukan pendapat memperoleh jaminan yang cukup dan kritik terhadap kebijakan pemerintah bukan lagi merupakan hal yang dipandang tabu. Namun demikian, dalam perjalanan waktu selanjutnya muncul sebuah fenomena baru dalam situasi yang justru disebut sebagai babak baru bagi perkembangan demokrasi di Indonesia. Perbedaan pendapat  sebagai salah satu wujud demokrasi memang tumbuh subur, namun di sisi lain juga muncul akibat dari perbedaan pendapat tersebut, yakni makin suburnya pula bermunculan peristiwa kekerasan di berbagai tempat. Pada masa pemerintahan Presiden Abdurrahman Wahid, pihak-pihak yang pro dan kontra terhadap kebijakan presiden masing-masing membentuk barisan pendukung yang berbau militer demi memperjuangkan pandangan mereka. Demonstrasi buruh di Bandung untuk menyalurkan aspirasinya, berbuntut pada pengrusakan sejumlah fasilitas dan harta benda. Sedangkan di Aceh, tuntutan untuk merdeka tetap sulit untuk diselesaikan lewat meja perundingan, melainkan lewat letusan senjata. Bahkan pendapat atau pesan yang hendak disampaikan tidak jarang disuarakan lewat letusan bom. Korban-korban jatuh bergelimpangan dan kemudian muncul pertanyaan : inikah yang namanya demokrasi? 
Pemilu 2014 dan 2019 pun tak kurang menyisakan polarisasi mendalam di tengah masyarakat. Istilah kadrun dan cebong menghiasi percakapan di ruang-ruang publik. Tak heran jika kemudian muncul perenungan, yakni apakah sebuah demokrasi cukup dengan pembatasan kekuasaan pemerintah dan adanya kebebasan setiap individu untuk berbicara, sementara di sisi lain membiarkan kekerasan tumbuh subur di dalamnnya? Belum lagi dengan persoalan keadilan sosial bagi seluruh warga masyarakat. Setelah melalui proses demokrasi yang lebih bermartabat lebih dari 20 tahun (pasca reformasi tahun 1998), ketimpangan sosial juga masih terus nyata dalam kehidupan sebagian warga masyarakat. Belum lagi dengan praktek korupsi yang tetap saja tampak marak di tengah kehidupan bernegara. Tak heran jika sering muncul sebuah ungkapan sindiran, bahwa demokrasi adalah proses dari rakyat, oleh rakyat, tapi untuk kepentingan oligarki.
	Apa yang hendak diuraikan di sini adalah bagaimana melihat sistem dan proses demokrasi dalam perspektif Injil. Dengan mencoba berkaca pada pribadi Yesus, setiap pengikutnya diharap bisa ikut mendorong proses demokratisasi yang sesungguhnya, khususnya yang sedang berlangsung di Indonesia kini. Agama dapat mendorong atau bahkan sebaliknya menghambat proses demokratisasi. Dan satu hal yang amat menentukan hal tersebut ialah sifat dari ajaran-ajaran itu sendiri, apakah menghambat atau mendorong proses demokratisasi. Gereja sendiri, yakni gereja-gereja Protestan puritan dan radikal, seperti Anabatis, Diggers dan Quakers, yang merupakan aliran ketiga dari Reformasi gereja sering disebut sebagai orang tua dari demokrasi modern barat. Dalam konteks perlawanannya terhadap kekuasaan Gereja bangsawan Inggris dan juga Calvinis Imperialis, mereka memperjuangkan kesamaan dan kesederajatan hak dari setiap orang untuk bersuara. Setiap orang adalah imam bagi dirinya sendiri (priesthood all believers).[footnoteRef:4] Setiap orang beriman berhak bersuara dalam suatu musyawarah, bukan untuk kepentingan masing masing individu, tetapi demi mencari kebenaran untuk kepentingan bersama.[footnoteRef:5]  [4:  Terkait hal ini bisa melihat Johana R Tangirerung,  “Kerangka Berpikir Calvin dalam Melihat Hubungan Gereja dan Negara”. KINAA: Jurnal Teologi 4, no. 2 (December 30, 2019). https://doi.org/10.0302/kinaa.v4i2.1058.]  [5:  Nichols, R.H., Democracy and The Churces (Philadelpia : Westmintser Press, 1951), hlm. 31-32. Lihat juga Bernard T. Adeney Risakotta, “Reformasi Gereja dan HAM” dalam Orientasi Baru no. 11, thn 1998,hlm. 69-70.] 

Yesus dan Nilai-nilai Demokrasi
	Kitab-kitab Injil memang bukan karya John Locke, Rosseau ataupun tokoh-tokoh demokrasi lainnya. Kitab-kitab Injil tersebut tidaklah dimaksudkan untuk memaparkan berbagai seluk beluk demokrasi ataupun sistem pemerintahan tertentu, melainkan menyampaikan berita keselamatan yang nyata dalam diri Yesus Kristus. Namun demikian, tidak berarti kitab-kitab tersebut sudah usang untuk diperhadapkan dengan masalah demokrasi yang dihadapi oleh Gereja di masa kini. Bagaimana agar teks-teks  itu tidak menjadi kuno dan usang, adalah sangat ditentukan oleh kemampuan untuk mendialogkan teks-teks tersebut dengan konteks kehidupan kini, dimana kesediaan kita untuk menggeser sedikit sudut pandang dalam membaca alkitab merupakan hal yang amat diperlukan.
	Setidaknya ada beberapa bagian tentang kehidupan Yesus yang bisa memperlihatkan bagaimana Ia juga berjuang untuk nilai-nilai, yang kini kita kenali sebagai nilai nilai demokrasi:
Yesus dan Pajak Kaisar 
	Ketiga injil sinoptik memuat kisah tentang pertanyaan yang diajukan kepada Yesus ini, yakni apakah orang-orang diperbolehkan membayar pajak pada Kaisar Romawi. Jawaban Yesus terhadap hal tersebut, yakni yang membolehkan pembayaran pajak pada kaisar, seringkali dilihat sebagai wujud pengakuan Yesus terhadap pemerintah yang sedang berkuasa.  Kemudian atas dasar itu, gereja juga kemudian diminta untuk mengakui dan taat kepada pemerintah. 
	Pendapat semacam ini tentu saja bisa saja diterima. Namun dari sisi lain jawaban yang diberikan oleh Yesus tersebut sesungguhnya sekaligus juga merupakan pembatasan terhadap kekuasaan yang dimiliki oleh pemerintah. Jawaban Yesus bukan hanya “berikanlah kepada kaisar apa yang wajib kamu berikan kepada kaisar”, melainkan juga diikuti dengan “dan kepada Allah apa yang wajib kamu berikan kepada Allah”. Dari jawaban Yesus ini jelas terlihat upaya desakralisasi terhadap kekuasaan kaisar. Kaisar memang patut ditaati namun bukan dengan ketaatan yang mutlak, sebab kekuasaan Kaisar sendiri bukan merupakan kekuasaan yang mutlak. Ada bagian lain dalam kehidupan setiap rakyat yang tidak boleh diatur oleh kaisar.
	Upaya desakralisasi terhadap kekuasaan kaisar ini tidak dapat diremehkan dan dipandang sebagai efek sampingan saja dari jawaban Yesus. Dikatakan demikian, sebab jika mengacu pada pertanyaan yang diajukan padanya yakni “apakah diperbolehkan membayar pajak kepada kaisar”, maka sesungguhnya Yesus dapat berhenti pada jawaban bagian pertama saja, yaitu boleh membayar pajak, sebab uang dinar itu memang merupakan kepunyaan kaisar (dikeluarkan oleh kaisar dan diberi gambar kaisar). Namun Yesus ternyata melanjutkan jawabanNya dengan pernyataan berikut yang sesungguhnya tidak merupakan bagian langsung dari pertanyaan yang diajukan padaNya: “dan kepada Allah apa yang wajib kamu berikan kepada Allah”. Pesannya jelas, yakni tidak semuanya harus diberikan kepada kaisar. Kaisar bukanlah satu-satunya dan segala-galanya yang dapat menuntut ketaatan mutlak dari warganya. Ada hak Allah yang tidak dapat dibatalkan atau diganggu oleh kaisar. Jawaban Yesus memperlihatkan betapa bagi Yesus pembatasan kekuasaan kaisar memang merupakan hal yang penting untuk diperjuangkan dan dijelaskan kepada orang banyak pada waktu itu.
	Pembatasan kekuasaan kaisar ini merupakan salah satu nilai demokrasi yang diperjuangkan oleh Yesus. Di satu sisi Yesus ingin mempertahankan hak bangsa Yahudi untuk tetap dapat membayar pajak ke Bait Allah (bnd. Mat.17:24-27) dan di sisi lain hal tersebut juga merupakan wujud pembelaanNya terhadap kaum miskin. Pajak ke bait Allah sebesar setengah syikal memang khusus dimaksudkan untuk pemeliharaan Bait Allah. Namun di samping itu, juga masih diberikan persembahan-persembahan persepuluhan yang di antaranya dimaksudkan untuk menolong orang miskin.[footnoteRef:6] [6:  B. Donald Kraybill, Kerajaan Yang Sungsang (Jakarta : BPK, 1993), hlm. 70.] 

	Membatasi kekuasaan kaisar jelas bukanlah perkara mudah, mengingat kekaisaran Romawi sendiri sangat menuntut ketaatan mutlak dari setiap rakyat yang dikuasainya. Ibadah pemujaan kepada kaisar diadakan sebagai suatu kewajiban bagi rakyatnya untuk suatu maksud politis yakni mempersatukan seluruh kekuatan di bawah kekaisaran Romawi. Namun demikian, Yesus sendiri tetap menempatkan perjuanganNya itu dalam bingkai perjuangan tanpa memakai pedang. Upaya desakralisasi terhadap Kaisar tidak diwujudkan dengan penolakan membayar pajak, dan hal ini sekaligus membedakan Yesus dengan Kaum Zelot. Kaum  Zelot adalah kaum revolusioner bangsa Yahudi yang mencita-citakan suatu pembebasan politis bagi bangsa Yahudi. Mereka menolak membayar pajak kepada kaisar dan untuk mewujudkan cita-citanya. Mereka juga tidak ragu untuk mengangkat pedang melawan kaisar. Kisah bunuh diri kaum Zelot di benteng Masada pada tahun 73M, yakni yang melibatkan para wanita dan anak-anak adalah salah satu wujud kerasnya mereka menolak pemerintahan Romawi.[footnoteRef:7] [7:  Ibid., hlm. 41.] 

	Dengan beragam alasan, memang ada juga pendapat bahwa Yesus sebenarnya merupakan bagian dari Kaum Zelot. Alasan tersebut, misalnya perkataan Yesus sendiri bahwa Ia datang bukan membawa damai melainkan pedang (Mat. 10:34). Yesus juga memerintahkan para murid untuk menjual jubah dan membeli pedang(Luk.22 : 36 ) dan salah seorang pengikutNya, yakni Simon juga disebut orang Zelot (Luk. 6 : 15 ). Namun demikian alasan ini nampaknya belum cukup mendukung pendapat tersebut. Satu bukti yang paling jelas,bahwa Yesus  bukanlah Kaum Zelot, ialah pergaulanNya dengan para pemungut cukai, seperti Zakheus. Kaum Zelot sendiri amat pantang bergaul dengan para pemungut cukai, sebab mereka bekerja sama dengan pemerintah Romawi dengan memeras bangsanya sendiri.[footnoteRef:8] [8:  Ibid., 42-42;France, R.T., Yesus Sang Radikal (Jakarta : BPK ,1998), hlm. 107.] 

	Sebuah prinsip penting demokrasi jelas terlihat dalam hal ini, yakni pembatasan kekuasaan pemerintahan. Meskipun Roma 13 menjelaskan betapa pemerintah atau kekuasaan / otoritas itu berasal dari Allah, namun di sisi lain, Wahyu 13 juga mengingatkan betapa kekuasaan juga dapat menjadi kaki tangan iblis yang menghancurkan kehidupan manusia. Sejarah kehidupan sejumlah negara yang diperintah oleh rezim otoriter memperlihatkan hal tersebut dengan jelas. Itu sebabnya kekuasaan sebuah pemerintahan perlu diatur dan ditata sedemikian rupa, agar tidak menjadi sebuah kekuatan yang destruktif.
Di Jerman Timur, sejak berdiri di tahun 1949, pemerintahnya sangat anti Kristen. Pemegang kekuasaan yang berlatar komunis dan kembali dari Uni Soviet, sangat menolak kehadiran agama. Walter Ulbricht yang kemudian menjadi sekretaris jenderal Sozialistiche Einheitspartei Deutschland (SED), terus menerus menyerang gereja, terutama kalangan mahasiswa dan generasi muda. Diharuskannya dinas wajib militer di sekolah-sekolah kemudian memicu protes dan perlawanan dari masyarakat. Beragam dinamika terjadi dalam perjalanan negara ini, hingga kemudian keruntuhan tembok Berlin di tahun 1989 membuka sebuah kehidupan masyarakat yang lebih demokratis.[footnoteRef:9] [9:  De Gruchy, op.cit., 207, 212.] 

Afrika Selatan yang dipimpin oleh penguasa yang beragama Kristen juga terjerumus dalam kebijakan yang otoriter. Sistem apartheid yang menindas hak-hak warga negara kulit hitam menjadi potret ketidakadilan yang mewarnai kehidupan masyarakat Afrika Selatan. Pembungkaman kebebasan berbicara, pemutarbalikan kebenaran melalui peradilan yang manipulatif, serta perampasan hak-hak asasi manusia merupakan potret yang jelas terlihat pada masa itu. Sejumlah tokoh pro demokrasi yang melawan apartheid dan memperjuangkan persamaan hak warga negara tanpa diskriminasi, ditangkap dan dipenjarakan. Nelson Mandela adalah salah seorang di antaranya. Ia dipenjarakan selama 27 tahun sebelum kemudian dibebaskan menyusul pencabutan larangan atas gerakan pembebasan pada 2 Februari 1990. Gerakan perjuangan pro demokrasi kemudian berpuncak pada pemilu demokratis non rasial pertama yang diadakan pada tanggal 26-29 April 1994 dengan melibatkan dua puluh juta warga Afrika Selatan dari segenap ras yang mendatangi semua bilik pemungutan suara.[footnoteRef:10]  [10:  Ibid., hlm. 232, 237. ] 

Indonesia sendiri mengalami kehidupan yang sesungguhnya berlabel demokratis, namun pada kenyataannya diperintah oleh rezim dengan cita rasa otoritarian, khususnya di paruh kedua pemerintahan orde baru. Proses pemilu dilaksanakan dengan melibatkan seluruh rakyat, namun pada kenyataannya seluruh hasil dan arah kebijakan negara tidak banyak memberi ruang bagi suara rakyat. Belum lagi dengan pembungkaman suara-suara kritis dan penangkapan bagi para aktifis pro demokrasi dan hak-hak asasi manusia. Tumbangnya rezim orde baru melalui gerakan reformasi di tahun 1998, kemudian menjadi titik awal perubahan proses demokrasi di Indonesia.

Yesus dan Kaum Marginal
	Menarik, bahwa konflik yang dialami oleh Yesus pada umumnya bukan dengan penguasa Romawi yang menjajah bangsanya, melainkan dengan kaum sebangsanya sendiri, khususnya kaum farisi dan ahli-ahli taurat. Perjuangan bagi rakyat miskin dan yang terpinggirkan dimulai Yesus dengan memperbaiki bangsanya sendiri, yakni kehidupan keagamaan yang menindas rakyat kecil.
	Satu hal yang sering menjadi pokok pertikaian Yesus dengan kaum farisi adalah mengenai ketahiran atau kenajisan seseorang, yang mana pada saat itu ditentukan oleh berbagai hal. Ketahiran seseorang pertama-tama dilihat dari segi kelahirannya, dimana para imam dan orang Lewi masuk pada golongan pertama, disusul oleh orang-orang Israel, lalu para petobat (orang Yahudi yang tidak dari lahir). Kemudian makin ke bawah adalah “anak-anak haram” dan orang-orang yang hancur buah zakarnya. Di samping itu tingkat ketahiran dilihat juga dari tingkah laku, dimana karena alasan ini pemungut cukai seringkali disebut najis. Pembedaan tahir dan najis juga sering dikaitkan dengan persoalan jasmani, seperti yang dialami oleh para penderita kusta (Luk.17:14, 17). Demikian pula dengan persoalan ekonomi. Orang yang kaya memang tidak otomatis disebut tahir, namun orang yang miskin papa hampir pasti dikelompokkan sebagai kaum yang najis. Kemiskinan yang dideritanya merupakan tanda bahwa ia telah hidup tidak benar. Singkatnya, sisten ketahiran yang ada telah membuat marginalisasi terhadap kaum-kaum masyarakat tertentu, yang membuat mereka menjadi orang-orang yang diperlakukan secara diskriminatif.[footnoteRef:11] [11:  Marcus J. Borg, Kali Pertama Jumpa Yesus Kembali (Jakarta: BPK, 1997) hlm. 59-61.] 

	Persoalan termarginalisasinya rakyat kecil inilah yang membuat Yesus berupaya meruntuhkan sistem tahir-najis tersebut. Yesus bersedia makan bersama para pemungut cukai, bahkan menjadikan Matius sebagai seorang muridNya. Ia juga menyembuhkan orang-orang yang berpenyakit kusta. Semua ini dilakukan demi memperlihatkan bahwa derajat dan martabat setiap manusia adalah sama. Duduk makan semeja dengan pemungut cukai dan orang-orang berdosa lainnya, merupakan sebuah hal yang terlarang dalam norma agama Yahudi. Namun Yesus dan murid-muridnya melakukan itu dengan begitu nyata: “…datanglah banyak pemungut cukai dan orang berdosa dan makan bersama-sama dengan Dia dan murid-murid-Nya” (Mat.9:10). Makan bersama menjelaskan tentang kedekatan dan kesatuan dari orang-orang yang duduk semeja. Sikap Yesus memperlihatkan penerimaan sepenuhnya bagi kelompok masyarakat yang termarginalkan ini.[footnoteRef:12] Lebih jauh lagi, Warren Carter, mengutip pandangan K. Corley mengatakan, bahwa kumpulan orang berdosa ini sangat mungkin pula termasuk para perempuan sundal, khususnya jika melihat perkembangan tradisi makan Romawi-Yunani dan hubungan pemungut cukai dan pelacur (bnd. Mat.21:31-32). Oleh sebab itu, tindakan Yesus ini dipandang sebagai sebuah upaya membentuk sebuah komunitas yang inklusif, masyarakat yang terbuka, serta tanpa label status terkait gender, etnis dan kekayaan.[footnoteRef:13] [12:  Donald A. Hagner, Word Biblical Commentary: Matthew 1-13 (Dallas, Texas: Word Books Publisher, 1993), hlm.238-239.]  [13:  Warren Carter, Matthew and the Margins (New York: Orbis Books, 2000), hlm.220.] 

	Tentang hal ini, menarik untuk memperhatikan apa yang dikatakan oleh Borg, yakni persoalan ketahiran dan kenajisan bukan semata-mata persoalan keagamaan, melainkan pada intinya juga merupakan persoalan sosial politik.[footnoteRef:14] Persoalan ketahiran telah membuat marginalisasi dan diskriminasi terhadap kelompok-kelompok masyarakat tertentu, dan hal itulah yang ditentang oleh Yesus. Sistem ketahiran dilawan, sebab telah merendahkan sebagian hak-hak dari kaum yang terpinggirkan. Dalam hal inilah, salah satu prinsip dari demokrasi telah diperjuangkan oleh Yesus, yakni kesetaraan yang sejati dalam seluruh aspek kehidupan. [14:  Ibid., hlm. 66.] 

	Nilai-nilai demokrasi yang terlihat dari perjumpaan Yesus dengan kaum yang termarginalisasi, juga terwujud melalui kesediaan Yesus mendengarkan suara dan keluh kesah mereka. Teriakan perempuan Kanaan yang sesungguhnya terpisahkan oleh sistem tahir dan najis terkait keberadaannya sebagai perempuan non Yahudi, serta keengganan para murid untuk peduli, ternyata menjadi teriakan yang dijawab dan dipedulikan oleh Yesus. Yesus mendengarkan teriakan dan keluhan sang ibu dengan jawaban kesembuhan bagi anak sang perempuan. Dalam hal ini  Yesus sebagai pihak yang memiliki otoritas, memberi diri-Nya diakses oleh mereka yang terpinggirkan. Kisah senada juga terlihat dalam penyembuhan Bartimeus, pengemis buta di pingir jalan kota Yerikho. Kerumunan orang banyak yang ada bersama Yesus ternyata tidak menghalangi dirinya untuk menyampaikan keluhan dan permohonan pada Yesus (Mrk.10:46-52). Keluhan dan pergumulan Bartimeus bahkan sanggup menghentikan perjalanan Yesus keluar dari kota Yerikho. Bartimeus, sang pengemis buta itu, hadir sebagai sosok yang penting untuk diperhatikan oleh Yesus.
	Proses demokrasi di Indonesia tentu perlu menggaris-bawahi prinsip ini dengan baik. Keterlibatan seluruh rakyat tanpa kecuali dalam proses pemilihan umum merupakan hal yang patut disambut dengan baik. Namun di sisi lain juga harus disadari betapa memiliki hak untuk memilih tidaklah lantas berarti setiap warga masyarakat telah memiliki kedudukan yang setara. Kemiskinan dan rendahnya tingkat pendidikan masyarakat sangat sering membuat kedaulatan rakyat ini begitu mudah dimanipulasi. Ragam berita hoax dan propaganda yang amat mudah menyesatkan masyarakat dalam mewujudkan kedaulatannya membuat kedaulatan rakyat tidak mampu diwujudkan dengan baik dan benar. Belum lagi dengan ketimpangan warga masyarakat dalam mengakses sumber-sumber kekuasaan, telah membuat hanya sekelompok “strata” masyarakat dengan “spesifikasi” tertentu yang dapat mengajukan diri untuk dipilih sebagai pemimpin atau wakil rakyat.
	Kemiskinan sebagian warga masyarakat juga telah menjadi salah satu penyebab suburnya praktik politik uang dalam sejumlah agenda demokrasi. Kedaulatan rakyat dengan mudah terbeli oleh tukaran rupiah dari kontestan pemilihan. Akibatnya rakyat kehilangan kesempatan untuk memperoleh pemimpin dengan kualifikasi terbaik sesuai dengan harapannya. Bahkan lebih jauh lagi, praktik politik uang yang masif telah membuat biaya politik menjadi teramat mahal. Tak heran jika pemerintahan yang terpilih kemudian harus “membayar” hutang-hutang ini melalui berbagai cara, baik melalui kebijakan yang menguntungkan pemodal tertentu, ataupun melalui tindakan-tindakan koruptif. Itu pula sebabnya ada saja kebijakan-kebijakan pemerintah yang seringkali dipandang tidak pro pada kepentingan rakyat, tetapi lebih pada kepentingan pemodal.
	Kehadiran partai politik sebagai salah satu instrument penting demokrasi, juga cenderung melemah karena tak kuasa menahan godaan terkait kebutuhan uang. Akibatnya sistem kaderisasi di partai politik tidak berjalan dengan baik. Partai politik dengan mudah memasukkan siapa saja dari luar partai sebagai calon yang diajukan untuk dipilih oleh rakyat, asalkan calon tersebut memiliki sumber dana yang memadai. Allen Hicken menyebut kondisi ini sebagai sebuah hal yang kurang sehat bagi proses berdemokrasi, mengingat partai adalah simbol dan wajah demokrasi yang secara sistematis memiliki platform dalam membangun kehidupan bangsa.[footnoteRef:15] [15:  Allen Hicken, “Demokrasi Indonesia dalam Perspektif Komparatif” dalam  Power dan Warburton (ed.), op.cit., hlm.51.] 

	Oleh sebab itu, kesetaraan seluruh rakyat dalam segenap aspek kehidupan menjadi nilai penting yang perlu diwujudkan dalam proses demokrasi. Seperti yang diperlihatkan Yesus, pembebasan kaum yang tertindas dan termarginalkan menjadi langkah penting yang harus diwujudkan guna mewujudkan demokrasi yang sungguh membawa keadilan bagi masyarakat. Rakyat harus diberdayakan. Hanya ketika segenap demos ini memiliki daya yang cukup untuk mengontrol dan mengendalikan proses demokrasi, maka kedaulatan rakyat yang sesungguhnya dapat terwujud.
	Terhadap fenomena polarisasi mendalam yang terjadi dalam kehidupan masyarakat, sikap Yesus yang menolak pemisahan manusia dengan sistem tahir najis, atau Yahudi dan non Yahudi, juga dapat memperlihatkan sebuah nilai penting dalam proses demokrasi. Polarisasi yang amat jelas terlihat, khususnya dalam pemilihan presiden tahun 2019, tentu patut dicermati. Pada masa ini, masing-masing kontestan melihat rivalnya sebagai musuh atau ancaman yang eksistensial. Oleh pihak Prabowo, Jokowi dipandang sebagai musuh umat dan keturunan komunis yang berbahaya bagi kehidupan umat Islam. Sedangkan oleh pihak Jokowi, Prabowo yang berkoalisi dengan PKS dan didukung oleh sejumlah ormas Islam yang berlabel radikal, seperti FPI, dipandang sebagai ancaman bagi Pancasila dan keutuhan NKRI. Akibatnya, sebagian besar warga non muslim dan Islam tradisional berpihak ke Jokowi, sedangkan warga muslim yang lebih konservatif dan puritan, seperti di Aceh dan Sumatera Barat, cenderung memilih Prabowo. Polarisasi ini patut diberi catatan kritis, sebab polarisasi yang amat dalam dapat merusak demokrasi, karena secara rutin melemahkan penghormatan terhadap norma-norma demokrasi, meningkatkan sikap intoleran dan meningkatkan kekerasan di sejumlah lapisan masyarakat. [footnoteRef:16] [16:  Eve Warburton, “Seberapa Terpolarisasikah Indonesia, dan Mengapa ini Penting?” dalam Power dan Warburton (ed.), op.cit., hlm. 86, 93.] 

	Kesediaan Yesus bercakap dan duduk makan bersama dengan kelompok masyarakat yang terpisah dari-Nya berdasarkan norma sosial dan agama, memperlihatkan penolakan Yesus terhadap label-label tertentu yang memisahkan warga masyarakat. Yesus secara pro aktif meruntuhkan sekat dan batas tersebut. Kesediaan Yesus makan bersama para pemungut cukai, jelas memperlihatkan sikap tersebut. Demikian pula saat dengan sengaja Yesus menghampiri dan kemudian bercakap dengan seorang perempuan Samaria di tepi sumur Yakub (Yoh.4). Jelas terlihat bagaimana Yesus menembus semua sekat dan tembok-tembok yang selama ini memisahkan dan menciptakan polarisasi dalam masyarakat. Visi demokrasi berupa kesejahteraan bagi seluruh rakyat tak mungkin dicapai dalam sebuah masyarakat yang terbelah demikian mendalam.

Demokrasi Tanpa Kekerasan 
	 Yesus memang tidak berbicara tentang demokrasi sebagai suatu mekanisme, seperti pemilu, trias politika dan sebagainya. Namun penghargaan dan perlindungan terhadap hak dan martabat setiap orang, serta pembelaanNya terhadap orang-orang yang terpinggirkan, adalah prinsip-prinsip penting demokrasi yang Ia telah perlihatkan. Dalam hal ini, demokrasi sebagai suatu filosofilah yang telah dibicarakan dan diperjuangkan oleh Yesus, yakni bukan tentang cara mengetahui the common will, tetapi bagaimana mewujudkan the common good. Apakah ini berarti Yesus merupakan tokoh yang otoriter dan tertutup terhadap pendapat-pendapat dari pihak lain? Kerasnya Yesus mengecam kaum farisi dan ahli-ahli taurat memang bisa saja memunculkan kesan yang demikian. Namun kesediaan Yesus menerima pendapat perempuan Siro Fenesia yang berdebat denganNya (Mark.7:24-30) memperlihatkan bahwa sesungguhnya Yesus bukanlah tokoh yang demikian. Yesus gigih menolak berkompromi dengan pendapat-pendapat yang menindas orang lain, namun di sisi lain Ia tetap terbuka terhadap kebenaran pendapat yang bisa membawa kebaikan bagi orang lain, yakni sebagaimana yang dialami oleh anak perempuan Siro Fenesia tersebut. Dalam hal ini terjadi ruang percakapan antara Yesus dengan sang perempuan Siro Fenesia.
	Dalam kaitannya dengan kekerasan, maka Yesus telah memperlihatkan pentingnya menghadirkan budaya anti kekerasan dalam sebagai sebuah nilai yang penting diperhatikan dalam proses demokrasi. Persoalan kekerasan hendaknya dijadikan sebagai salah satu parameter dalam menilai demokrasi. Perjuangan demokrasi yang masih diibarengi dengan aksi kekerasan tidaklah lebih dari suatu demokrasi yang semu, sebab di sana sesungguhya tidak terdapat penghargaan terhadap hak-hak dan pendapat orang lain, tetapi sebaliknya hanya merupakan pemaksaan pendapat terhadap pihak-pihak yang lemah. Yang benar adalah mereka yang kuat, dan yang salah adalah mereka yang lemah. Demikian pula dengan pemerintah yang seringkali menyebut dirinya demokratis dengan mengandalkan adanya simbol-simbol formal demokrasi, namun pada kenyataannya masih sering melakukan kekerasan terselubung dengan jalan menindas dan mengamputasi hak-hak rakyat kecil, seharusnya menjadi sasaran kritik suara kenabian gereja. 
Yesus memang mengecam orang Farisi dan para ahli Taurat dengan sangat keras. Pandangannya tentang kehidupan keagamaan sangatlah revolusioner. Namun demikian semua ini tetap ditempatkan dalam bingkai perjuangan tanpa kekerasan. Harapan dan dukungan rakyat banyak terhadapNya tidak menjadi godaan untuk dipakai melawan orang-orang Farisi dan para ahli Taurat. Puncak penolakan Yesus untuk memakai kekerasan nyata saat Ia ditangkap di Taman Getsemani. Situasi saat Ia sangat terdesak ternyata tidak membuat Ia mengkhianati prinsip perjuangan tanpa kekerasan yang dipegangi. Yesus tidak menyetujui model pembelaan yang dilakukan oleh muridnya yang memotong telinga Malkus. Penolakan ini amat ditekankan dalam Injil Matius, yakni saat Yesus menegaskan, bahwa jika mau Ia bisa saja minta pada BapaNya untuk mengirim pasukan malaikat untuk membantuNya (Mat. 26:53). Perjuangan tanpa kekerasan oleh Yesus bukan merupakan suatu keterpaksaan atau strategi karena ketidakmampuan, melainkan cara yang dipilih dengan penuh kesadaran.
Bentuk perjuangan demokrasi Yesus yang anti kekerasan memang tidak secara eksplisit dirumuskan dalam suatu teori yang sistematis. Namun demikian dari sikap yang ditempuh, setidaknya ada dua hal yang dipahami oleh Yesus:  
(1) Violence breeds violence
Pada saat penangkapannya di taman Getsemani, dengan mengatakan, “………sebab barang siapa menggunakan pedang akan binasa oleh pedang” (Mat.26:52), Yesus menyadari bahwa kekerasan tidak pernah akan berakhir apabila dilawan dengan kekerasan. Hanya akan melahirkan kekerasan yang baru. Bagi para penguasa pelaku kekerasan, setiap perlawanan dalam wujud kekerasan hanya akan memperkuat legitimasinya untuk semakin menindas para penentangnya.
 
(2) Jangan bersikap pasif 
Penolakan Yesus untuk berjuang dengan kekerasan tidak dapat dikategorikan sebagai suatu pasivisme. Pasivisme adalah suatu kepasrahan yang lahir karena ketidak berdayaan menghadapi suatu penindasan, sedang di sisi lain sikap Yesus yang anti kekerasan adalah suatu pilihan yang muncul atas kesadaran sendiri. Melalui sikapNya yang terbilang sangat aktif menyerang para penindas hak-hak rakyat, Yesus sekaligus memperlihatkan penolakanNya terhadap pilihan untuk tetap merasa diri benar atas tindakan yang dilakukan. Karena itu yang diperlukan adalah berupaya bersikap aktif tanpa kekerasan.
	Jika kita mencoba membandingkan Yesus dengan gerakan Mahatma Gandhi di India, memang nampak sedikit perbedaan. Jika Yesus dalam bersikap cenderung sebagai pribadi saja, maka Gandhi justru memobilisasi massa untuk mengefektifkan gerakannya.[footnoteRef:17] Tidak diketahui pasti apa alasan Yesus untuk tidak menggabungkan metode anti kekerasan dengan politik mobilisasi massa. Namun dengan membandingkan konteks masyarakat Yesus dan Gandhi, dapat dipahami bahwa upaya memobilisasi massa pada massa Yesus nampaknya mengandung resiko yang cukup besar untuk dilakukan. Kekuatan penguasa Romawi beserta kaki tangannya yang amat besar dan nyaris tanpa kontrol, setidaknya jika dibandingkan dengan  pemerintahan kolonial Inggris yang dihadapi Gandhi di India, tentu akan dengan sangat mudah menghancurkan para penentangnya (band.Mat. 2:16 tentang pembunuhan massal bayi di Betlehem oleh Herodes). Atas dasar ini, besar kemungkinan penolakan Yesus untuk memobilisasi massa adalah guna menghindari jatuhnya korban yang besar. Permintaan Yesus pada orang-orang yang hendak menangkapnya di taman Getsemani, yakni agar membiarkan murid-muridNya pergi (Yoh.18:8) dapat memperlihatkan bahwa Yesus tidak menghendaki jatuhnya korban di antara para pengikutNya. Karena itu sekiranya Yesus hidup dalam konteks masyarakat Gandhi, nampaknya tidak ada alasan yang kuat untuk menyatakan bahwa Yesus tidak setuju dengan mobilisasi massa ala Gandhi. [17:  Tim IRM, “Menggali Tradisi Gerakan Aktif Tanpa Kekerasan” dalam Arifin. S . dkk (ed.), Melawan Kekerasan Tanpa Kekerasan (Yogyakarta : PPIRM-The Asia Foundation-Pustaka Pelajar, 2000), hlm. 215] 

	Perjuangan Pendeta Marthin Luther King Jr di Amerika Serikat juga patut diberi perhatian. Menurut de Gruchy, pijakan ideologis yang dibangun King dalam perjuangannya adalah campuran dari tradisi protes budak berkulit hitam, Social Gospel, serta gerakan nir kekerasan Mahatma Gandhi di India. King memperjuangkan tatanan masyarakat demokratis yang diyakininya sebagai sebuah tatanan masyarakat majemuk tanpa segregasi. Menurutnya, demokrasi yang berkeadilan tak mungkin terwujud dalam masyarakat homogen yang dibayangkan oleh kaum kulit putih, yakni dengan segregasi di dalamnya. Yang amat menarik, adalah seluruh proses perjuangan yang amat fundamental ini berhasil dilakukan dengan cara tanpa kekerasan. Dalam hal ini King secara aktif berupaya hingga mampu mengubah persepsi dalam gereja-gereja kulit putih dan komunitas yang lebih luas, serta menjembatani gereja-gereja kulit hitam di Selatan dengan budaya intelektual yang maju di Utara.[footnoteRef:18]  [18:  De Gruchy, op.cit., hlm. 146.] 

Untuk konteks Indonesia, penggabungan metode anti kekerasan dengan mobilisasi massa nampaknya cukup terbuka untuk dilakukan. Pola kepemimpinan di Indonesia yang nampaknya masih mengutamakan kemampuan sang pemimpin memobilisasi massa adalah modal yang cukup besar untuk hal tersebut. Kemampuan seorang pemimpin untuk memobilisasi massa hendaknya tidak lagi dilihat sebagai modal kekuatan fisik untuk berperang, tetapi hendaknya dilihat sebagai sesuatu yang amat potensial dijadikan wadah sosialisasi perjuangan hak-hak rakyat tanpa memakai kekerasan.
	Akhirnya harus diakui pula, bahwa memang tidak sedikit pihak yang meragukan efektivitas sebuah perjuangan tanpa kekerasan dan karena itu melihat pergerakan dengan kekerasan adalah jauh lebih efektif. Mao Tse-Tung mengatakan, bahwa kekuasaan politik hanya bisa muncul dari laras senapan. Vladimir Lenin terkenal dengan metaforanya, yakni tak mungkin membuat sebuah telur dadar tanpa memcahkann telur itu terlebih dahulu. Rasa pesimis terhadap perjuangan tanpa kekerasan memang bisa saja muncul. Kendati demikian, perjuangan yang telah dilakukan oleh Yesus, serta Gandhi dan Martin Luther King Jr, memperlihatkan bahwa betapapun sulit, perjuangan demokrasi tanpa kekerasan bukanlah suatu utopia belaka. Yang diperlukan adalah kesabaran dan komitmen yang besar untuk berjuang tanpa pamrih, bahkan berkorban bagi kepentingan orang lain. Inilah batu uji yang sesungguhnya bagi demokrasi. 

Kesimpulan
Injil sesungguhnya memperlihatkan nilai-nilai dasar demokrasi yang dapat diperjumpakan dengan kehidupan, serta proses demokrasi di Indonesia. Di tengah beragam upaya untuk terus membawa proses dan kinerja demokrasi mencapai visi demokrasi yang sungguh berpihak pada kepentingan dan kesejahteraan seluruh rakyat, injil dapat menjadi titik berangkat gereja untuk terus memberi sumbangsih bagi perbaikan proses demokrasi di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA
Borg, Marcus J., Kali Pertama Jumpa Yesus Kembali (Jakarta: BPK, 1997)
Carter, Warren,  Matthew and the Margins (New York: Orbis Books, 2000)
De Gruchy, John W, Agama Kristen dan Demokrasi (Jakarta: BPK GM, 2006)
Hagner, Donald A., Word Biblical Commentary: Matthew 1-13 (Dallas, Texas: Word Books Publisher, 1993)
Tangirerung, Johana R. “Kerangka Berpikir Calvin Dalam Melihat Hubungan Gereja Dan Negara”. KINAA: Jurnal Teologi 4, no. 2 (December 30, 2019).
Kraybill, B. Donald, Kerajaan Yang Sungsang (Jakarta : BPK, 1993)
Nichols, R.H., Democracy and the Churches (Philadelphia: Westminster Press, 1951)
Power, Thomas  dan Eve Warburton (ed.), Demokrasi di Indonesia: Dari Stagnasi ke Regresi? (Jakarta: KPG – Public Virtue – Kurawal Foundation, 2021)
T. Adeney, “Reformasi Gereja dan HAM” dalam Orientasi Baru no. 11, thn 1998.
S. Arifin, dkk (ed.), Melawan Kekerasan Tanpa Kekerasan (Yogyakarta: PPIRM-The Asia Foundation-Pustaka Pelajar, 2000)

2

