
 44  
 

 

 

YESUS IDOLAKU 
Suatu tinjauan praktis edukatif-psikologis1 

Oleh: A.K.Sampe Asang, S.PAK,M.Pd 
 

Abstrak 

Sekolah Minggu sebagai salah satu Organisasi Intra Gerejawi dalam Gereja Toraja perlu 
diberi perhatian dalam pelayanan gereja. Sebagai anak-anak, mereka memiliki tokoh idola 

yang menjadi acuan dalam pertumbuhan dan perkembangannya. Melalui pelayanan 
Sekolah Minggu, diharapkan mereka menempatkan Yesus sebagai idolanya sehingga 
mereka lebih bergairah dalam mengikuti teladan Yesus dalamkehidupan sehari-hari. 

Kata kunci: Pelayanan, Sekolah minggu, Yesus, idola. 

 

I. P E N D A H U L U A N 

Sekolah Minggu adalah salah satu bagian dari bidang pelayanan gereja yang 

sangat penting. Pelayanan di Sekolah Minggu adalah tanggung jawab Majelis Gereja 

yang secara operaional dilaksanakan oleh pengurus dan guru Sekolah Minggu. 

Selama ini masih dalam praktinya masih ada Majelis Gereja dan warga jemaat yang 

melihat Sekolah Minggu sebagai “pelengkap penderita” dalam jemaat. Sehingga 

perhatian dan dukungan yang diberikannyapun sangat terbatas.  Akibtanya, 

pelayanan di (sebagian) jemaat dan Klasis sering tidak optimal. 

Anak-anak Sekolah Minggu adalah harapan masa depan gereja, bangsa  dan 

Negara. Meminjam istilah Guanzi (filsuf Cina yg hidup pada tahun 551 – 479 SM) 

bahwa Jika merencanakan untuk hidup 1 tahun tidak ada yang lebih baik dari pada 

menanam padi, jika merencanakan hidup 10 tahun tidak ada yang lebih baik dari 

                                                           
1  Disampaikan pada Persidangan Sekolah Minggu Gereja Toraja Tgl 5 – 8 Agustus 2013 di Jemaat 

Pantan. 

 



 45  
 

pada menanam pohon dan jika merencanakan seumur hidup, tidak ada yang lebih 

baik dari pada mendidik manusia.  

Inti ajaran dan keyakinan Kristen yaitu Yesus Kristus itulah Tuhan dan 

Juruselamat. Oleh karena itu, pelayanan yang dikembangkan bagi anak-anak Sekolah 

Minggu juga berpusat pada pengakuan iman ini. Persoalan yang harus dijawab ialah 

bagaimana “menghadirkan” tokoh Yesus dalam kehidupan dan dunia anak-anak 

Sekolah Minggu, sehingga Yesus tidak hanya diterima dan dipercayai sebagai sebagai 

Tuhan dan Juruselamat tetapi sekaligus dijadikan tokoh idola yang menginspirasi, 

memotivasi dan menjadi titik identifikasi dalam perkembangan kepribadiannya.  

Tulisan singkat ini tidak dimaksudkan untuk menjawab persoalan tsb tetapi 

dimaksudkan terutama sebagai bahan untuk melakukan sharing bersama sehingga 

“Yesus  Idolaku” yang menjadi thema persidangan ini benar-benar dapat diwujudkan 

dalam keseharian hidup anak.  

 

II. PENDIDIKAN DAN PELAYANAN SEKOLAH MINGGU 

 

A. Sekolah Minggu Sebagai bagian Integral Dari Pelayanan Gereja. 

Untuk lebih memahami eksistensi Sekolah Minggu sebagai salah satu bidang 

pelayanan yang penting dari gereja, harus ditelusuri dalam rentangan sejarah 

kehidupan umat Allah. Di sini tidak akan dibahas secara panjang lebar tentang sejarah 

ini, hanya akan disarikan ringkasannya mudah-mudahan dapat menginspirasi kita.  

1. Pendidikan (Agama Kristen) Dalam Kehidupan Umat Allah. 

Dalam alkitab ditegaskan tentang perlunya pendidikan / pengajaran 

kepada anak, a.l. Ul. 6 : 4 – 9;  Kel. 12 : 24 - 27 ; Yos. 4 : 6 – 7; Ams. 22 : 6; Maz. 78 

: 4 – 8;  dll. Dalam kehidupan umat Israel, baik sebelum maupun sesudah 

pembuangan, pendidikan agama merupakan satu bidang yang diberi perhatian 

cukup penting. Bahkan Pendidikan agama menjadi kewajiban bagi keluarga, 

lembaga-lembaga keagamaan dan kemasyarakatan dari bangsa Israel. 

Keluarga menjadi institusi primer dalam mewujudkan dan mewariskan 

pendidikan iman, sehingga orang tua menjadi pendidik yang utama dan pertama 

bagi anak-anaknya. Pendidikan dalam keluarga ini kemudian didukung oleh 



 46  
 

peran dan fungsi dari para imam, nabi dan dari para orang bijak (pengajaran 

mereka dapat dilhat dalam kitab-kitab sastra).  Bahkan nama – nama tempat di 

Palestina seringkali memiliki sifat didaktis , mis. 11: 29; 27; Yos. 8:30 –35). Bagi 

orang Israel berlaku prinsip pendidikan seumur hidup dan tidak ada satu aspek 

kehiduapn yang ‘ netral” dari agama / kepercayaan. 

Setelah pembuangan, aktifitas pendidikan itu mengalami pergeseran.  Jika 

sebelumnya pendidikan tersebut berpusat pada keluarga, kini dialihkan ke 

sinagoge (rumah ibadah). Dengan pergeseran ini, maka peran dan fungsi orang 

tua sebagai pendidik dan pengajar bagi anak secara perlahan mulai tergeser. 

Sinagoge memiliki fungsi ganda: Sebagai tempat ibadah dan sekaligus sebagai 

pusat pendidikan agamawi bagi anak-anak. Dengan cara begitu, mereka 

memelihara tradisi agamawinya secara terus menerus. Philo, seorang sejarawan 

Yahudi (20–50 M) menamakan Sinagoge sebagai “didaskaleia” (tempat di mana 

pengajaran agamawi disampaikan).  

Selain sinagoge, pada permulaan abad I rupanya sudah didirikan “sekolah” 

yang dikhususnkan untuk mendidik anak-anak tentang Taurat. Sekolah dasar  

(beth-ha-sefer = rumah buku) diperuntukkan bagi anak-anak yang berumur 6/7 

tahun. Mereka mendapat pendidikan/bimbingan  elementer yaitu belajar 

membaca taurat. Pada umur kira-kira 10 tahun, anak-anak memasuki “beth-ha-

midrasy” atau “beth talmud” di mana mereka mempelajari “misyna” (penafisran 

taurat: kalau bersifat hukum disebut “Halakhah”, dan yang bersifat etis disebut 

“haggadah”). Kumpulan tafsiran Taurat ini disebut Talmud yang memainkan 

peran pokok dalam pendidikan agama Yahudi karena dianggap sebagai Taurat 

lisan. Pada umur 12 tahun anak-anak Yahudi (laki-laki) sudah diwajibkan 

melaksanakan seluruh syariat Yahudi sehingga mereka disebut anak syariat dan 

diperbolehkan mengikuti kegiatan/upacara besar keagamaan. (Yesus pada umur 

12 tahun juga sudah menjadi anak syariat sehingga boleh ikut orang tuanya 

dalam perayaan Paskah di Yerusalem - Lukas 2 : 41 – 48). 

Model pendidikan agama dalam kehidupan bangsa Insrael sebagaimana 

diringkas di atas, telah terbukti membuat mereka tidak kehilangan identitasnya, 



 47  
 

dan kesetiaan mereka pada tradisi keagamaannya itu tetap kuat di manapun 

mereka berada.   

Dalam Perjanjian Baru, proses pendidikan agamawi berpusat pada Yesus 

Kristus sebagai Tuhan dan Juruselamat.  Ia dikenal sebagai Pendidik yang Agung. 

KeahlianNya sebagai seorang guru nampak dalam gelar yang diberikan 

kepadaNya yaitu “rabbi” (merupakan suatu gelar kehormatan) yang 

menunjukkan betapa Ia sangat dikagumi sebagai Pengajar (Mat. 7:29). Kehadiran 

dan pelayanan Yesus tidak hanya memberitakan Injil Kerajaan Allah sebagai inti 

pengajaranNya, tetapi menghubungkan Kerajaan Allah itu dengan diriNya sendiri 

(Luk. 4 : 18 – 21; 11: 20; Yoh. 8 : 12 –20; dll).  

Sebagai seorang Pengajar (Pendidik) Agung, Yesus mengajar di mana saja 

(dalam perjalanan, di atas bukit, dari dalam perahu, di hadapan para pembesar 

dan orang-orang sederhana, dll), kapan saja (pagi, siang malam), dan dengan 

berbagai metode yang tepat. Bahkan seluruh kehidupan Yesus merupakan 

pengajaran dan pendidikan. Ia tidak hanya mengucapkan atau mengajarkannya, 

tetapi terutama Ia mempraktekkanNya sampai akhir hidupNya. Dengan itu Ia 

mengundang semua orang untuk mengikutiNya sebagai satu-satunya 

juruselamat bagi manusia dan dunia ini. 

 Demikiamn juga dengan generasi pertama setelah Yesus, yang nampak 

dari tulisan-tulisan mereka dalam Perjanjian Baru di mana Yesus menjadi pusat 

dari kesaksian dan pemberitaan mereka. Seluruh kesaksian Perjanjian Baru 

menunjuk kepada Yesus. Ajaran-ajaran dan atau dalil-dalil yang dikemukakan 

dalam tulisan-tulisan PB, yang kemudian dijadikan acuan utama dalam ajaran 

kekristenan, adalah refleksi dari kepercayaan kepada Yesus dan ajaran-ajaran-

Nya. Di dalam Dialah manusia dapat diperdamaikan dengan Allah dan 

memperoleh keselamatan yang kekal (Kis. 4 : 12; Yoh. 3 : 16, 36 ; I Tes. 1 :10; 5 : 

9;dll).  

Sejak dari gereja mula-mula sampai abad pertengahan (reformasi), gereja 

terus melaksanakan pendidikan agama (iman) sebagai salah satu bidang 

pelayanan yang penting. Pendidikan agama memainkan peranan yang sangat 

penting dalam meneruskan dan mengembangkan ajaran gereja. Seiring dengan 



 48  
 

perjalanan waktu, pelaksanaannya lama kelamaan mengalami pendangkalan 

karena hanya menekankan ritus-ritus dan hafalan. Dengan demikian isi 

kepercayaan Kristen direduksi kedalam dalil-dalil yang bisa diterima akal. 

Akibatnya pendidikan agama lebih tekankan pada aspek kognitif (pengetahuan) 

dan mengabaikan aspek pembentukan karakter melalui pemaknaan  dan 

penghayatan dari apa yang dipelajari. 

 Pada masa reformasi, para reformator kembali menempatkan pendidikan 

Agama (iman) Kristen sebagai salah satu bidang pelayanan yang penting dari 

Gereja. Paling tidak ada 3 bidang pembaharuan yang dapat dicatat dari upaya 

pembaharuan para reformator dalam bidang ini yakni: Yang pertama, isi 

pendidikan, dimana alkitab kembali ditempatkan sebagai pusat dan sumber 

pendidikan (sola Scriptura), bukan tradisi gereja sebagaimana yang berlaku 

sebelumnya. Yang kedua, ruang lingkup pendidikan. pendidikan agama tidak 

hanya diberikan kepada orang yang pindah dari agama kafir ke agama Kristen 

tetapi pada semua orang percaya (umat). Menurut mereka, teologi harus menjadi 

milik semua orang percaya karena mereka harus mengetahui sebaik dan 

selengkap mungkin kebenaran yang ia percayai berdasarkan Firman Tuhan. 

Keluarga kembali ditempatkan sebagai pusat pendidikan iman bagi anak-anak 

yang akan didukung oleh pendidikan yang dilaksanakan dalam gereja.  Bidang 

yang ketiga, yaitu cara belajar, yang tidak menekankan hafalan, tetapi pada aspek 

pengertian dan penghayatan dari apa yang dipelajari. Menurut mereka, 

pengetahuan dengan otak dan pengetahuan dengan hati harus berjalan bersama. 

Pembaharuan yang dilakukan para reformator khususnya dalam bidang 

Pendidikan Agama/iman Kristen merupakan suatu kenyataan yang semakin 

memperjelas dan mempertegas bahwa pelayanan bagi anak-anak adalah bagian 

yang tak terpisahkan dari kehidupan dan pelayanan gereja. 

  

2. Landasan Psikologis-Edukatif dari Pelayanan Kepada Anak-Anak. 

Pelayanan kepada anak-anak di sekolah Minggu tidak sama dengan bentuk 

pelayanan kepada Pemuda dan orang dewasa/jemaat. Bentuk pelayanan Sekolah 

Minggu masih ditiitkberatkan pada aspek pendidikan/pengajaran yang hendak 



 49  
 

membuka kemungkinan-kemungkinan bagi anak untuk mengembangkan 

potensi-potensi kemanusiaannya secara utuh sesuai dengan citranya sebagai 

gambar Allah.  

Thomas Groome (salah seorang pakar Pendidikan Agama Kristen yang 

cukup berpengaruh pada pertengahan dan akhir abad XX) mengemukakan tiga 

asumsi dasar dan perhatian yang terkandung dalam Pendidikan Agama Kristen,  

yaitu: 

 Asumsi dan perhatian pada masa lampau, yaitu bahwa dalam aktifitas 

pendidikan, kita perlu memelihara apa yang telah kita terima sebagai warisan 

dari generasi sebelumnya yang tersimpan dalam tradisi, pengetahuan dan 

nilai-nilai religius. Salah satu tugas pendidikan ialah menjamin bahwa 

pengetahuan, tradisi dan nilai-nilai sebagai warisan tsb tersedia bagi generasi 

sekarang ini. Tanpa hal itu maka masa kini dipermiskin dan masa depan 

dikurangi. Dalam kaitan ini maka setiap guru sekolah minggu memiliki 

tanggung jawab untuk melakukan proses pewarisan tradisi dan nilai-nilai 

religius kepda anak-anak agar mereka dapat membangun kehidupannya masa 

kini dan masa mendatang. 

 Asumsi dan Perhatian pada masa kini, yaitu bahwa dalam masa kinilah 

tersimpan masa lampau dan kemungkinan masa depan. Untuk dapat memiliki 

warisan masa lampau itu sebagai miliknya sendiri, anak-anak harus masuk ke 

dalam perjumpaan yang aktif dengan masa lampau dan menjadikannya sebagai 

pengalaman masa kini. Dalam aktifitas itu sekaligus dijumpai pengetahuan dan 

pengalaman baru yang dengannya menambah jumlah warisan yang tersedia 

bagi masa depan. Tanpa proses yang aktif itu, mereka akan menjadi orang yang 

pasif yang hanya menghafal sejumlah fakta dan sejarah. Dalam hubungan ini, 

pendekatan yang paling tepat digunakan ialah menempatkan anak-anak 

sebagai subjek yang belajar dan bukan sebagai objek dari proses belajar. 

 Asumsi dan perhatian pada masa depan, yaitu bahwa usaha 

pendidikan/pelayanan yang kita berikan terarah pada masa depan. Bagi 

Groome, masa depan yang menjadi tujuan akhir dari usaha Pendidikan Agama 



 50  
 

(iman) Kristen adalah Kerajaan Allah. Implikasi dari asumsi dan perhatian ini 

adalah bahwa guru dan anak-anak berada dalam posisi “berada bersama” dan 

“berjalan bersama” menuju penyempurnaan Kerajaan Allah. 

Selain asumsi dan perhatian dalam pendidikan sebagaimana yang 

dikemukakan di atas, ada beberapa alasan mengapa pendidikan/pelayanan di 

Sekolah Minggu sangat penting untuk ditangani secara serius. Alasan-alasan 

dimaksud yaitu : 

a. Anak-anak adalah juga orang-orang yang berdosa ( Maz. 51 : 7). Mereka 

bukanlah mahluk yang suci atau sebagai “kertas yang masih kosong” yang 

tidak mengenal dosa, tetapi sejak semula ia adalah orang-oranag yang 

berdosa dan berada di bawah hukuman Allah. Oleh karerna itu, mereka 

membutuhkan Yesus Kristus sebagai Juruselamatnya. Pelayanan dan 

pendidikan kepada anak-anak diarahkan kepada pengenalan, kepercayaan 

dan ketaatan kepada Yesus sebagai Tuhan dan Juruselamatnya. 

b. Anak-anak adalah warga Kerajaan Allah (Kis. 2 :39). Sebagai orang yang 

telah ditebus oleh Yesus Kristus, mereka telah menjadi warga Kerajaan 

Allah. Oleh karena itu, mereka perlu dibimbing untuk dapat hidup 

berpadanan dengan Injil Kerajaan Allah. 

c. Menurut psikologi, dasar pembentukan dari sifat dan karakter pada diri 

anak dimulai sejak usia dini dan berlangsung sepanjang tahap-tahap 

perkembangan selanjutnya. Secara umum diringkas sbb: 

 Pada usia 0-2 tahun yang biasa disebut masa vital, kebutuhan asasi 

anak adalah cinta kasih yang dengannya anak merasa aman dan 

terlindungi. Kekurangan kasih sayang mengakibatkan anak mengalami 

“inanitie psikhis” (kehampaan/kekeringan jiwa). Dari sudut 

perkembangan kepercayaan, masa ini disebut oleh Jame Fowler 

sebagai tahap kepercayaan elemneter. Simbol-simbol kepercayaan 

diambil dari gambaran irama kehadiran dan ketidakhadiran ibu atau 

Bapak/ pengasuh yang lain.Relasi anak dengan orang tuanya yang 

mesra dan melindungi  membangkitkan kepercayaan anak tentang 

adanya kuasa yang melindunginya dari ancaman. Sebaliknya, jika anak 



 51  
 

dikelilingi dengan kasih sayang yang berlebihan, maka ia akan egois 

dan menjadikan Allah sebagai pembantunya yang melayani kebutuhan 

dan keinginannya. 

 Masa estetis (2-5 tahun), di mana panca indera anak sudah berfungsi 

dengan baik dan dapat memahami dunia sekitarnya. Sejak usia 2 tahun, 

ia sudah menyadari eksistensinya (ego, akunya) sehingga anak 

memasuki masa keras kepala I (Trozalter I). Anak menuntut 

pengakuan dirinya sebagai pribadi yang otonom serta sadar akan 

kemampuannya sendiri. Pengamatan anak yang masih bersifat 

totalitas (satu kesatuan) yang membuat ia tidak bisa berbohong dan 

spontanitasnya tinggi serta mengungkapkan kehidupan batiniahnya 

secara terbuka. Periode ini sangat penting merupakan masa yang 

sangat penting (peka) karena menjadi  dasar bagi perkembagan 

kepribadian selanjutnya. Nilai-nilai dan sifat/sikap yang ditanamkan 

pada masa ini sangat penting bagi perkembangan kepribadian anak. 

Tokoh utama (idola) anak ialah ayah dan ibunya.  

James Fowler menyebut masa ini sebagai tahap kepercayaan “intuitif 

proyektif”. Anak belum memiliki konsep yang jelas tentang “Allah”. 

Mereka biasanya menggunakan simbol dan gambaran fisik serta 

ukuran besar yang bersifat nyata untuk mengungkapkan 

kepercayaannya tentang Allah. Itulah sebabnya anak memahami Allah 

secara antrofomorf (sifat-sifat manusia). Mereka menyukai ceritera-

ceritera yang merangsang fantasi dan imajinasi yang sangat penting 

untuk dijadikan titik identifikasi, pedoman dan acuan cita-cita sehingga 

dapat dijadikan sumber tuntunan, peneguhan dan penenteraman hati. 

Karena perhatiannya pada hal-hal lahiriah, sehingga suara, gambar-

gambar, upacara dan tindakan nyata sebagai sarana pengungkapan 

kepercaan sangat besar pengaruhnya bagi anak. Anak mengambil alih 

(meniru) kepercayaan orang tua. 



 52  
 

 Periode Intelektual (6-12 tahun). Pada masa ini anak memasuki 

lingkungan yang lebih luas (tidak terbatas pada keluarga dan teman 

sepermainan) Keluarga tidak mampu lagi memberikan fasilitas yang 

memungkinkan pengembangan fungsi-fungsi fisik dan rohaniah 

terutama fungsi intelektual. Emosionalitas anak semakin berkurang dan 

unsur intelektual dan akal budi semakin berkembang. Minat dan 

perhatian pada dunia luar semakin berkembang dan telah menguasai 

pengetahuan dan keterampilan-keterampilan dasar. Ia lebih suka tunduk 

pada kewibawaan guru/pengasuhnya ketimbang pada orang tuanya. 

Fowler menyebut masa ini sebagai tahap keperayaan  mitis harafiah. 

Orang tua dan pengganti orang tua (guru/pengasuhnya) tetap menjadi 

sumber otoritas tertinggi dalam penanaman nilai, 

keyakinan/kepercayaan dan ibadah. Anak memahami Allah sebagai 

pembuat undang-undang dan pengawas tingkah laku manusia. Bagi ana, 

kkriteria tentang siapa yang dipandang memiliki otoritas yang dapat 

dicontoh, adalah (1) Kecocokan nilai, gaya hidup, komitmen dengan 

siapa anak merasakan persamaan dan  identifikasi afektif yang paling 

tinggi, (2) Konsistensi dan konpetensi-kompetensi yang diidam-idamkan 

anak , serta dalam tindakan keagamaan “peer group” (sahabat/ teman 

karib). 

 Masa Remaja (13 -19/21 tahun) Masa remaja diberikan nama berbeda-

beda seperti: masa transisi (peralihan dari dunia anak-anak ke dunia 

dewasa), Masa puber (Latin: pubertas =kelaki-lakian), masa adolesensia 

(Latin: Adulecentia=masa muda), masa pancaroba (krisis), Strum und 

Drung (badai topan dan masa gelisah/ tidak tenang). Trozalter II ( keras 

kepala II). Perkembangan fisik, seksual, ego, kognitif, dll yang cepat 

dibandingkan dengan sebelumnya membawa anak remaja kepada situasi 

yang seringkali membingungkan dan membawa persoalan tersendiri 

bagi mereka berkaitan dengan keberadaan dan penerimaan diri. Salah 

satu yang cukup menonjol pada masa ini adalah fantasi dan identifikasi 

diri anak remaja.Pada masa anak, identifikasi ditujukan pada orang tua, 



 53  
 

sedangkan pada masa remaja mereka melakukan identifikasi dengan 

salah satu tokoh idola (guru, bintang film, olaragawan, dll). Tokoh 

identifikasi ini biasa disebut “subtitusi identifikasi” (aku ideal) sebab 

dianggap memiliki sifat yang unggul dan sesuai dengan fantasinya. 

Mereka “merindu puja” yakni merindukan sesuatu yang mereka sendiri 

sukar menjelaskan hakekat dari apa yang dirindukannya. Secara 

psikologis, proses identifikasi ini sangat penting untuk menyanggah 

egonya dan memberikan rasa aman dan dukungan moral untuk 

memperkokoh kepribadiannya. Dalam perkembangan kepercayaan 

Menurut James Fowler, umur 12 - masa dewasa adalah taraf kepercayaan 

“sintetis konvensional”. Artinya sumber utama dalam pembentukan 

nilai, moral dan gambaran religius serta isi kepercayaan diperoleh dalam 

hubungan dengan orang lain, baik teman, tokoh pujaan, orang tua 

maupun masyarakat. Kriteria kebenaran adalah fakta bahwa norma, nilai 

dan keyakinan religius diterima dan dianut oleh kelompok di mana ia 

hidup. Otoritas kelompok (orang tua, masyarakat, jemaat, teman, 

pembimbing, dll) menjadi acuan utama dari penerimaan nilai moral dan 

religius. 

Dari uraian singkat tentang tahap perkembangan anak di atas, menjadi jelas 

bahwa pada setiap fase atau periode, selalu ada sisi yang dapat diisi oleh peran 

guru (dan orang tua)secara kreatif  untuk  menghadirkan  Yesus sebagai tokoh 

idola bagi anak dan remaja. 

 

B. Menghadirkan Yesus Sebagai Idola Anak  

Yesus adalah tokoh yang tidak hanya diimani  sebagai Tuhan dan 

Juruselamat , tetapi juga adalah tokoh yang dengannya anak secara sularela dan 

sukacita menjadikan-Nya sebagai titik identifikasi diri (idola) dalam 

perkembangan kepribadiannya. Dengan itu, Yesus tidak hanya dilihat dan 

dipahami sebatas ruang-ruang ibadah/ doa dan nyanyian, tetapi menjadi pribadi 

yang selalu menginspirasi, memotivasi, menjadi acuan yang mewarnai sikap, 

tutur kata dan perilaku sehari-hari. Kehidupan, pelayanan dan pribadi Yesus  yang 



 54  
 

sabar, penuh kasih,  suka menolong, tegas terhadap ketidakbenaran dan 

ketidakadilan, suka mengampuni, menjadi sahabat anak, berbela rasa, guru yang 

agung,   dll,   menjadikan-Nya tokoh idola yang sempurna bagi anak. 

Menghadirkan Yesus sebagai tokoh idola tidak terlepas dari peran para guru 

Sekolah Minggu. Tugas dan peran mereka bukan hanya sebagai “pengajar” 

(transfer of knowledge) yang menyampaikan sejumlah fakta dan informasi tetapi 

lewat perannya anak-anak dididik untuk bertumbuh dan berkembang dalam iman 

dan nilai-nilai kristiani (transfer of value). Dalam kaitan ini ada empat 

peran/fungsi pokok dari seorang pengasuh Serkolah Minggu: 

1.  Sebagai Penafsir Iman Kristen. Maksudnya, melalui perannya sebagai guru, ia 

menyampaikan warisan dan nilai-nilai iman kristen kepada anak-anak sesuai 

dengan bahasa, tingkat pertumbuhan dan kemampuan anak. Dengan demikian 

anak mewarisi dan dapat menghidupinya.  

2.Sebagai penginjil. Artinya melalui pelayanan dan pendidikan yang 

dilakukannya, ia menyampaikan berita sukacita mengenai Injil Kerajaan Allah 

yang telah datang di dalam dan melaui Yesus Kristus. Isi pengajarannya ialah 

Injil yang mengundang anak untuk percaya dan bertumbuh di dalamnya. 

3. Sebagai Gembala. Artinya ia terpanggil dan bertanggung jawab terhadap 

kehidupan kerohanian anak-anak didiknya. Bagaikan seorang gembala, ia 

menuntun kawanan domba gembalaannya ke padang rumput yang hijau dan 

air yang tenang serta menjaga agar domba-dombanya tidak tersesat. 

4.Sebagai Teladan. Maksudnya ia mampu menjadikan dirinya sebagai orang yang 

patut diteladani/dicontoh oleh anak-anak dalam iman, perilaku, spiritual dan 

pola kehidupan sehari-hari, termasuk menjadikan Yesus sebagai Idolanya. 

5. Sebagai sahabat dan kawan seperjalanan. Maksudnya guru sekolah minggu 

mampu menempatkan dirinya sebagai sahabat yang senantiasa berada 

disamping anak dalam perjalanan dan pengembaraan hidup, dalam  berbagai 

suka dan duka. Dengan demikian anak selalu merasa nyaman dalam menapaki 

masa depannya karena selalu ada “sahabat” yang mendampinginya dalam setiap 

persoalan yang mereka hadapi.  



 55  
 

Untuk dapat memainkan peran tersebut, maka setiap guru sekolah minggu  

hendaknya berupaya untuk terus menerus diperlengkapi dan memperlengkapi 

diri dengan pengetahuan dan sejumlah kompetensi  secara professional.  

Kesediaan untuk mengembangkan diri secara professional sebagai guru sekolah 

minggu adalah merupakan salah satu wujud nyata dari komitmen dalam 

menerima panggilan ini.  Bersyukurlah bahwa Allah dalam kedaulatan-Nya 

berkenan memakai dan memanggil kita sebagai kawan sekerja-Nya. Panggilan 

Allah ini harus direspon dengan penuh tanggung jawab.  

 

C. Persoalan Pokok Seputar Pelayanan Sekolah Minggu 

Secara khusus dalam lingkup Sekolah Minggu Gereja Toraja, ada beberapa 

masalah yang sebenarnya merupakan masalah klasik yang dihadapi dari waktu 

ke waktu antara lain: 

1. Adanya pemahaman yang keliru dari Majelis Gereja (elit Gereja) bahwa tugas 

mendidik adalah tugas sekunder dibandingkan dengan tugas Pemberitaan 

Injil. Karenanya tanggung jawab PI dipidahkan dari edukasi yang berarti 

memisahkan “kerugma” (pemberitaan) dengan “didache” (pengajaran). 

Padahal tanpa pengajaran, “kerugma” hanya membawa orang pada pintu 

tertutup, tidak membuka perspektif lain. Sebaliknya “didache” tanpa 

“kerugma” maka ia akan kehilangan asas dan motivasi penggilan yang 

menggerakkan orang untuk mengikut Yesus. 

2. Dukungan dari setiap keluarga terhadap penyelenggaraan SM yang belum 

maksimal. Banyak orang tua yang beranggapan bahwa tugas pendidikan 

iman dan moral anak adalah tanggung jawab sepenuhnya dari Organisasi 

Sekolah Minggu. Ada orang tua yang tidak mempedulikan apakah anaknya 

pergi atau tidak pergi ke Sekolah Minggu. Termasuk di dalam hal ini adalah 

dukungan material yang dirasakan belum terlalu memadai. 

3. Masalah kualitas dan kuantitas guru SM. Pada kebanyakan jemaat, Pengasuh 

berasal dari Pemuda yang relatif tidak menetap karena faktor pendidikan. 

Setelah mereka di bina menjadi pengasuh SM dalam suatu jemaat, ketika tiba 



 56  
 

waktunya mereka harus meninggalkan jemaatnya untuk melanjutkan 

pendidikan ke kota/ daerah lain.  

4. Sarana dan prasarana pembelajaran yang belum memadai. Sarana-sarana 

pembelajaran seperti buku-buku penunjang selain pedoman, alat peraga, 

tempat dll, masih dirasakan sangat kurang. Hal ini mengakibatkan proses 

pendidikan dan pelayanan di Sekolah Minggu  tidak berjalan sebagaimana 

mestinya. 

Daftar masalah yang terungkap di atas masih dapat diperpanjang sesuai 

dengan konteks jemaat masing-masing sebagaimana yang tyelah terangkum 

dalam Konsultasi OIG Gereja Toraja 19 – 21 Feberuari 2013. 

 

D. Pelayanan Sekolah Minggu (gereja Toraja) Sebagai Tanggungjawab Semua Pihak 

 

Sebagai bahagian yang tidak terpisahkan dari pelayanan gereja, 

Sekolah Minggu perlu diberi perhatian yang serius. Masa depan gereja sangat 

ditentukan oleh bagaimana gereja (baca orang Kristen dewasa) kini dan di sini 

mendidik dan mempersiapkan anak-anaknya menyosngsong masaa depan.  Ada 

bebera hal yang dapat dilakukan oleh gereja dalam hal ini, antara lain: 

1. Perlunya perubahan paradigma dalam pelayanan dalam jemaat. Selama ini 

perhatian dan pelayanan banyak dicurahkan kepada kelompok/golongan 

dewasa. Majelis Gereja adalah penanngung jawab semua kegiatan dalam 

pelayanan di jemaat termasuk sekolah minggu. Sudah waktunya untuk lebih 

menitikberatkan pelayanan kepada anak-anak yang masih sedang dalam 

proses pertumbuhan dan pembentukan karakter. Jika sejak dini karakter 

anak-anak terbentuk lewat pendidikan moral, nilai dan iman kristiani, maka 

diharapkan pada masa tuanyapun ia tidak akan menyimpang dari jalan itu 

(Ams.22:6).  Hal ini dapat diwujudkan secara nyata jika pemimpin gereja 

sendiri memiliki kemauan dan itikad yang sungguh-sungguh untuk 

melaksanakannya.    

2. Majelis Gereja secara nyata mewujudkan pendampingan dan pemberdayaan 

yang terus-menerus bagi keluarga-keluarga untuk menjadi pusat-pusat 



 57  
 

pendidikan iman Kristen. Selama ini ada kecenderungan keluarga 

“menyerahkan” (sepenuhnya) tanggung jawab pendidikan agama/iman 

Kristen pada gereja (Sekolah Minggu). Pada hal tugas pendidikan itu 

merupakan bahagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan suatu keluarga. 

Fungsi edukasi dari keluarga ini hendaknya menjadi salah satu agenda 

penting dalam program dan pelayanan gereja. Program-program pembinaan 

yang dilakukan gereja hendaknya lebih diarahkan pada peningkatan 

keterampilan orang tua dalam mendidik dan memimbing anak-anak mereka 

dalam lingkungan keluarga. 

3. Selain pemberdayaan bagi orang tua (keluarga), perlu pula semakin 

ditingkatkan kualitas dan kuantitas guru Sekolah Minggu.  Perlu diupayakan 

adanya guru sekolah minggu yang permanen di tiap jemaat yang memiliki 

pemahaman dan kompetensi (keahlian) khusus di bidang pelayanan sekolah 

minggu. Demikian juga dengan kompetensi mengajar sebagai guru/ pendidik 

hendaknya terus menerus dikembangkan melalui pelatihan yang terencana, 

sistamtik dan komprehenship.  

4. Strtategi pendidikan di sekolah minggu juga perlu didesain ulang. Selama ini 

pengajaran lebih mentikberatkan penyampaian “pengetahuan” (kognitif) dan 

terkesan sebagai “proselitisasi”.  Pendidikan dan pengajaran sekolah minggu 

hendaknya lebih diarahkan pada aspek penghayatan dan pembatinan nilai-

nilai kristiani pada diri anak-anak di mana mereka dapat menemukannya 

dalam sosok Yesus sebagai idolanya.  Dengan pembatinan nilai itu, mereka 

dimampukan untuk dapat memaknai kehidupannya secara benar dan dapat 

mewujudntakannya secara konkrit  dalam hidup bersama dan bersesama. 

Berkehidupan bersesama perlu terus menerus dibangun dalam diri anak-

anak, sehingga tidak memandang “orang lain” sebagai musuh, tetapi sebagai 

“teman seperjalanan” dalam pengembaraan hidup. 

“Barangsiapa menyesatkan salah satu dari anak kecil 

yang percaya ini, lebih baik baginyajika sebuah batu kilangan  

diikatkan pada lehernya dan dibuang ke dalam laut ( Markus 9 : 42)” 

     



 58  
 

 

Referensi 

 
Boehlke, Robert R., 1991.,Sejarah Perkembangan Pikiran dan Praktek PAK, 

Dari Plato Sampai Ignasius Loyola., Jakarta: BPK Gunung Mulia. 
_________________   1997., Sejarah Perkembangan Pikiran dan Praktek PAK, 

Dari Y.Amos Comenius Sampai Perkembangan  PAK di Indonesia., 
Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Cully, Iris V., 1993., Dinamika Pendidikan Kristen., Jakarta: BPK Gunung 
Mulia 

Homrighausen, E.G., 1996., Pendidikan Agama Kristen., Jakarta: BPK 
Gunung Mulia. 

Ismail,Andar (ed)., 1998., Ajarlah Mereka Melakukan, Kumpulan Karangan 
Sekitar Pendidikan Agama Kristen., Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Nuhamara,D., 1993., Pembimbing Pendidikan Asgama Kristen, Program 
Penyetaraan D II PAK., Jakarta: Ditjen Bimas Kristen Protestan 
Dep. Agama Republik Indonesia. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

NASIONALISME dan PRIMORDIALISME 

Pergumulan Menjadi Indonesia di Tengah Pluralitas Bangsa 

Hans Lura2) 

1)(Program Studi Teologi, UKI Toraja) 

Abstrak 

Semua orang Indonesia melekat di dalam dirinya dua identitas, yaitu: identitas primordial 

dan identitas nasional. Identitas primordial adalah jiti diri yang pertama-tama melekat pada diri 

setiap manusia Indonesia, yaitu jati diri ke-suku-annya: Jawa, Ambon, Manado, Sumatra, Daya, 

                                                           
2 Hans Lura, Universitas Kristen Indonesia Toraja 
Jl. Nusantara No. 12 Makale 91811 Tana Toraja, Indonesia. Email: hanslura25@gmail.com 



 59  
 

Toraja dsb, jati diri suku-bangsa Cina, Arab, Melayu dsb. Kita lahir dalam kondisi jati diri yang 

demikian. Jati diri primordial juga menyangkut ”agama impor”, yaitu Kristen, Islam, Budha, Hindu, 

Konghucu dsb. Identitas nasonal, yaitu jati diri yang berhubungan dengan keputusan sadar kita 

untuk menjadi bangsa Indonesia. Kesepakatan dan keputusan secara sadar untuk menyatukan 

identitas primordial menlahirkan identitas baru yaitu identitas nasional. Identitas primordial itu 

sangat pluralis, identitas nasional itu monopluralis. Itulah keunikan menjadi bangsa Indonesia. 

Konsekuensinya di level interaksi sosial, politik dan ekonomi seringkali menimbulkan ketegangan 

atau turbulensi yang kuat. Karena itu masalah ini perlu dikelolah agar tidak berujung kepada 

konflik disintegrasi bangsa. Tetapi diharapkan pluralisme ini harus dilihat sebagai potensi dan 

peluang yang harus dikelolah dalam frame dialog yang kontruktif dan produktif.  

Tujuan dari penelitian ini yaitu mendialogkan potensi yang ada dalam identitas 

primordial dan identitas nasional menjadi energi produktif membangun wawasan pluralisme 

bangsa Indonesia. Metode yang digunakan dalam melakukan penelitian ini yaitu metode kualitatif 

dengan pendekatan deskriptif library research. Metode ini menekankan kepada kemampuan 

mendeskripsikan fenomena yang ada, kemudian menganalisanya berdasarkan pandangan para 

ahli. 

Hasil penelitian ini yaitu tercapainya konsensus idiologi bersama sebagai bangsa 

Indonesia, yaitu Pancasila. Pancasila yang membuat relasi harmoni antara identitas primordial dan 

identitas nasional. Ini merupakan general will dari seluruh elemen anak bangsa. Idiologi pancasila 

harus dibela karena lahir dari konsensus sakral para founding fathers and mothers bangsa 

dikukuhkan dengan pengorbanan darah (jiwa-raga) para founding fathers and mothers, serta 

melalui legitimasi persidangan lembaga-lembaga negara yang dihadiri oleh representasi agama, 

etnis, pulau, suku-bangsa, golongan dll yang ada di Indonesia.  

 

Keyword: identitas, nasinalisme, primordialisme, Indonesia dan pluralism.  

 

I. Catatan Pengantar 

Dialektika antara pemikiran primordial dan nasional di Indonesia, bukanlah hal yang 

baru. Pergumulan ini muncul ketika digagas Proklamasi Kemerdekaan, lalu dibicarakanlah bentuk 

negara Indonesia. Pertarungan kepentingan kedua maindstream tersebut menorehkan tinta sejarah 

yang cukup kelam, mulai sejak masa akan dibentuknya RI, masa Proklamasi, masa pergolakan 

revolusi sampai sekarang pertarungan itu belumlah tuntas. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

persoalan menjadi Indonesia itu belum final. Bahkan akhir-akhir ini, dibanyak persoalan yang 

mendera bangsa Indonesia, bukan saja isu primordialisme dalam tataran etnis, budaya, ideology 

dll, tetapi juga melebar ke persoalan agama. Bahkan mungkin isu terbesar sekarang ini yang 

mendera bangsa Indonesia adalah isu agama, ketimbang isu yang lain.   

 

II. Indonesia Sebagai Fenomena Baru 



 60  
 

Ketika Negara Indonesia di Proklamasikan pada tanggal 17 Agustus 1945, maka ini 

merupakan fenomena baru yang belum pernah ada preseden sebelumnya, masyarakat Indonesia 

adalah “masyarakat baru.”3 Sebelum proklamasi yang ada hanyalah pulau-pulau yang dihuni oleh 

suku-suku dalam sistim kerajaan lokal, tetapi dijajah oleh Belanda. Misalnya kerajaan Sriwijaya, 

Mataram, Gowa, Tidore, Majapahit, Demak, orang Arab, Cina dsb. Sebelum proklamasi 

kemerdekaan, mereka itu bukalah Indonesia, karena itulah Indonesia harus dipahami secara baru. 

Semua kelompok entitas ini berjuang bersama melawan penjajah lalu bersepakat bersama 

memproklamasikan berdirinya negara Republik Indonesia pada tanggal 17 Agustus 1945. Para 

founding fathers and mothers telah meletakkan dasar berdirinya negara Indonesia yang plural dan 

dapat dikatakan sebagai bentuk negara yang modern. Salah satu hakikat ber-Indonesia yang 

berbeda dengan keadaan pra-Indonesia, yaitu: terjaminnya kedudukan dan hak seseorang secara 

sama di depan hukum Indonesia.  

Salah satu cara untuk memahami realitas Indonesia yang demikian adalah dengan 

menyadari adanya dua identitas manusia Indonesia, yaitu: identitas primordial dan identitas 

nasional. Identitas primordial adalah jiti diri yang pertama-tama melekat pada diri setiap manusia 

Indonesia, yaitu jati diri ke-suku-annya: Jawa, Ambon, Manado, Sumatra, Daya, Toraja dsb, jati 

diri suku-bangsa Cina, Arab, Melayu dsb. Kita lahir dalam kondisi jati diri yang demikian. Jati diri 

primordial juga menyangkut ”agama impor”, yaitu Kristen, Islam, Budha, Hindu, Konghucu dsb. 

Tetapi kita juga beridentitas nasonal, yaitu jati diri yang berhubungan dengan keputusan sadar kita 

untuk menjadi bangsa Indonesia. Dari manusia Ambon, Jawa, Daya, Batak, Toraja, Cina, Arab 

dan dari yang beragama Islam, Budha, Kristen, Hindu, Konghucu dsbnya itu memetapkan dengan 

sadar untuk menjadi manusia Indonesia. Jadi dalam diri setiap orang Indonesia terkandung dua 

identitas tersebut. 

Sejarah Indonesia merupakan proses dari bersatunya SARA (suku, agama, ras dan 

golongan) menjadi satu bangsa. Ada semacam proses konvergensi, entah disengaja atau tidak 

disengaja, demikian dikatakan oleh Th Sumartana:  

Perlu disadari bahwa SARA merupakan cikal bakal Indonesia, bukan hanya lebih tua dari 
umur Indonesia akan tetapi bisa dikatakan sebagai nenek moyang yang melahirkan bangsa 
Indonesia. Sifat-sifat asasi dari kemajemukan SARA diturunkan menjadi sifat-sifat asasi dari 
bangsa Indonesia. Karakteristik kemajemukan itu merupakan sesuatu yang genetik sifatnya. 
Kepelbagaian adalah ciri Indonesia yang tidak bisa ditolak dan dipungkiri. Menolak atau 

                                                           
3  John A. Titaley, RELIGIOSITAS DI ALINEA TIGA: Pluralisme, Nasionalisme dan Transformasi Agama-agama, (Salatiga: 

Satya Wacana University Press, 2013), 146 



 61  
 

memungkiri SARA berarti menolak nenek moyang atau ibu kita sendiri, dan itu berarti pula 
menolak dan membenci diri kita sendiri.4 

    

Kita hidup dalam dua identitas tersebut, identitas nasional tidak akan ada tanpa identitas 

primordial. Hidup tidak akan realistik jika hanya menekankan salah satu identitas saja, karena itu 

dialog kedua identitas itu dalam diri manusia Indonesia merupakan upaya check and balancing. 

Dalam frame berpikir seperti itulah, maka peran pemerintah menjadi sangat menentukan sekali, 

sebab domain pemerintahlah prakarsa rekayasa pembangunan berada. Namun rakyat juga harus 

berpartisipasi dalam mengontrol kerja pemerintah agar tetap dalam koridor ke-Indonesia-an yang 

adil, setara dan beradab untuk semua anak bangsa. 

Jadi dalam konsep ke-Indonesia-an itu, terbentang harapan nilai-nilai kemanusiaan yang 

adil dan setara yang dijamin oleh general will dalam idiologi Pancasila. Kalau Indonesia bisa 

menjadi demikian, itu hanya dimungkinkan karena Tuhan saja, seperti yang dikatakan oleh 

Leimena, Rumambi, Probowinoto, Simatupang, Muhamad Roem dsb. Kalau sampai sekarang 

nilai-nilai dan harapan itu belum terlaksana, itu bukan karena nilai-nilai itu tidak realistik, justru 

di sinilah gereja dan seluruh rakyat Indonesia terpanggil untuk mewujudkan harapan tersebut.5 

Tentulah dengan spirit nasionalisme yang kuat untuk mempertahankan NKRI, dengan Pancasila 

dan UUD 1945 sebagai sumber norma hidup bernegara.  
 

III. Realitas Indonesia Yang Utuh 

Realitas ke-Indonesia-an yang utuh adalah realitas primordial dan realitas nasional. Ada 

orang Toraja, Batak, Jawa, Sumba, Ambon, Aceh, Manado, Cina, Arab dsb, hal ini tidak dapat 

dipungkiri, karena memang sudah dilahirkan dalam kondisi yang demkian. Akan tetapi kalau 

hanya melihat diri ini sebagai yang demikian saja, maka hal itu tidak seluruhnya benar. Hal itu 

hanya merupakan realitas primordial saja. Melihat Indonesia itu hanya pada level realitas 

primordial saja adalah salah. Sebab realitas primordial saja menunjuk kepada situasi pra- 

Indonesia, ketika suku-suku masih memiliki independensinya masing-masing. Sebelum 

proklamasi kemerdekaan Indonesia. Tetapi ketika Indonesia didirikan sebagai satu negara, maka 

realitas suku-suku itu hanyalah merupakan salah satu bagian saja dari ralitas Indonesia itu.  

                                                           
4 Th. Sumartana, Pluralisme Agama ditengah Krisis Orde Baru, Makalah yang disampaikan dalam Lokakarya (Ujung 

Pandang: Interfidei, April 1999), 1-2 
5 John A. Titaley, PGI dan LDKG: Menuju GKYE …, 12 



 62  
 

Bagian yang lainya adalah realitas nasional. Selama ini realitas nasional kurang diberi 

perhatian oleh gereja. Padahal dalam kehidupan kekinian bangsa Indonesia, justru direalitas 

nasional inilah sangat kuat pengaruhnya terhadap diri rakyat Indonesia (warga gereja). Pndidikan, 

politik, ekonomi, hukum, demokrasi, undang-undang, informasi publik (media), pemerataan 

pembangunan, keseimbangan pusat dan daerah dsb, adalah wujud dari realitas nasional itu. 

Karenanya, salah satu cara untuk membela realitas primordial itu, adalah dengan jalan turut 

merumuskan pula realitas nasional itu. Jika hal itu tidak dilakukan, maka kedudukan dan peran 

realitas primordial lama kelamaan akan menjadi lemah, bahkan bisa hilang sama sekali. 

Karena itulah, gereja-gereja di Indonesia harus mampu menempatkan dirinya secara 

realistik dalam realitas total Indonesia. Realitas yang utuh yaitu realitas primordial dan realitas 

nasional. Jika gereja hanya melayani realitas primordial saja, berarti gereja belum dapat menyapa 

Indonesia itu secara utuh. Akibatnya, permasalahan yang timbul pada berbagai level, di mana saja 

di republik ini pasti gereja sulit melakukan pendampingan dan advokasi.  

 

IV. Beragama di Indonesia: Religiositas Baru  

Mempersatukan masyarakat yang pluralistik seperti Indonesia menjadi satu bangsa yang 

besar, bukanlah merupakan sesuatu yang mudah. Apalagi, mental suku-suku kerajaan tersebut 

mengalami kerusakan akibat sistim penjajahan Belanda dan Jepang. Atribut kemajemukan itu 

mengalami hentakan luar biasa, akibatnya sangat rentan terhadap dominasi dari siapapun. 

Kenyataan inilah yang mempersulit untuk membicarakan persatuan.   

Soekarno sebagai orang yang sudah mengalami transformasi pemikiran luar biasa di 

zamannya, berhasil mempersatukan suku-suku bangsa (SARA) tersebut menjadi satu bangsa yang 

besar, namanya Indonesia dengan perekat idiologi Pancasila dan UUD 1945 sebagai landasan 

konstitusionalnya. Soekarno adalah orang yang sudah mengilhami paradigma pluralism dan 

multiculturalism. Walaupun pencerahan tentang pemikiran seperti itu dapat dikatakan belum ada 

(mungkin saja ada tetapi masih langkah) pada zaman itu.  

Pancasila dengan sila Ketuhanan Yang Maha Esa, selama ini sudah dipahami sebagai sila 

yang menjamin masing-masing umat beragama untuk menjalankan agamanya secara leluasa. 

Dalam bahasa Soekarno di sidang BPUPKI itu: “Hendaknya negara Indonesia ialah negara yang 

tiap-tiap orangnya dapat menyembah Tuhannya dengan cara leluasa. Segenap rakyat hendaknya 



 63  
 

ber-Tuhan secara kebudayaan, yakni dengan tiada “egoisme agama”. Dan hendaknya negara 

Indonesia satu negara yang ber-Tuhan!”6  

Persoalannya, sampai di mana pemahaman seperti itu menginternalisasi pikiran dan hati 

rakyat Indonesia? Lalu mewujudkan diri dalam aktualisasi kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Kita mengetahui bahwa pemahaman seperti ini tidak menyebabkan berhentinya peristiwa 

pembakaran gereja-gereja, sulitnya mengurus ijin mendirikan rumah ibadah bagi umat tertentu, 

sementara bagi umat yang lain dapat dengan bebas mendirikan rumah ibadah walau hanya 

digunakan oleh sekelompok kecil orang saja. Persoalan batasan berpindah agama, Media dengan 

siaran agama yang berlebih-lebihan dengan cara yang tidak menghormati kebebasan beragama 

umat lainnya.  

Salah satu persoalan yang menonjol yaitu berkembangnya paham religiositas yang 

eksklusif: perasaan kuat menganggap kebenaran agama dan keyakinannya adalah mutlak, lalu 

menganggap yang lain (diluar amaganya) itu tidak benar bahkan sesat. Demikian pula memahami 

pluralisme agama sebagai sekedar pengakuan akan keberadaan,sikap ini hanya akan menciptakan 

status quo. Tetapi kalau mengembangkan sikap yang inklusif-trasformatorik ini sangat membantu 

dalam mengaktualisasi ke-Indonesia-an yang sejati. Karena menganggap dalam umat dan agama 

yang lainpun ada kebenaran, dalam semua agama (termasuk agama sendiri) ada kelebihan dan 

kelemahannya, namun dengan rendah hati selau siap berinteraksi, berdialog dan menerima 

perbedaan masing-masing tanpa saling memaksakan.  

Untuk menolog kita mencapai hal seperti itu, maka pemahaman terhadap sila pertama 

dari Pancasila tidak bisa dilakukan di luar kerangka Pancasila itu sendiri. Untuk ituah Pancasila 

harus dilihat dalam seluruh keberadaannya dengan pembukaan UUD 1945, cara ini 

menghindarkan kita jatuh dalam sikap eksklusif.  

Pertama, dalam mukadimah UUD 1945, Pancasila terdapat dalam alinea ke-4, dengan 

demikian rumusan Ketuhanan Yang Maha Esa harus pula sebagai bagian dari seluruh teks 

pembukaan. Dalam kaitan dengan itu, maka pernyataan yang berhubungan dengan Ketuhanan ini 

dijumpai pula dalam alinea ke-3, dengan rumusan :Atas berkat rakhmat Tuhan Yang Maha Kuaasa 

                                                           
6 Saafroedin Bahar, Ananda B. Kusuma, Nanie Hudawati  (ed), Risalah Sidang BadanPenyelidik Usaha-Usaha 
Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) – Panitia Persiapan Kemerdekaan Indonesia (PPKI): 28 Mei 1945 – 22 
Agustus 1945. Kata pengantar oleh Taufik Abdullah, (Jakarta: Sekretariat Negara Republik Indonesia, 1998),51  



 64  
 

…”7 Tuhan yang Maha Kuasa, yang Ketuhanannya itu Maha Esa adalah Tuhan yang disebut oleh 

bangsa Indonesia dalam pembukaan UUD 1945 itu. Kalau Tuhan ini depahami sebagai Tuhan 

yang diakui, disembah serta diyakini oleh bangsa Indonesia yang beragam agamanya itu, sebagai 

bagian dari pernyataan bangsa Indonesia yaitu Tuhan bangsa Indonesia, maka di dalam konsep 

Tuhan yang demikian itu, yang menyejarah dalam kehidupan bangsa Indonesia terletak dasar 

religiositas bangsa Indonesia. Kalau religiositas ini dipahami dalam perspektif sejarah bangsa 

Indonesia, sebagaimana yang ditunjukkan para pendiri bangsa, maka religiositas ini adalah 

religiositas yang inklusif – transformatorik.8  

Kedua, jika memahami konsep keadilan dalam Pancasila, mestinya makna keadilan itu 

implisit terkandung  dalam semua sila, bukan hanya untuk sila ke-2 dan ke-5 saja. Jadi konsep 

keadilan dalam sila Ketuhanna Yang Maha Esa, yaitu adanya pengakuan, penghargaan dan 

pemberlakuan serta perlindungan yang adil kepada semua agama yang ada di Indonesia, baik 

agama yang sedikit umatnya ataupun agama yang banyak umatnya. 

Para founding fathers and mothers telah menunjukkan sikap keterbukaan yang sangat 

membanggakan bangsa ini. Dalam konteks pluralisme bangsa Indonesia, para pendiri bangsa telah 

meunjukkan suatu religiositas yang memungkinkan bangsa ini telah lahir dengan landasan yang 

sangat kokoh. Religiositas itu adalah religiositas inklusif – transformatorik. Inklusif karena ia tidak 

meniadakan umat agama yang lain, akan tetapi mau menerima keberadaan umat agama yang lain 

dalam kerangka kehidupan berkebangsaan Indonesia.  

Konsep ke-Indonesa-an yang seperti inilah, yang membuat Indonesia dicatat dalam 

sepanjang sejarah umat manusia menghadirkan agama Islam, Kristen dan Hindu dalam suasana 

berdampingan dan kebersamaan yang membagi (shared). Yang notabene ke-3 agama tersebut 

sebelumnya terbiasa hidup sendiri-sendiri dalam suasana yang mendapat perlakuan yang istimewa 

(Islam di Arab, Kristen di Barat dan Hindu di India). 

     
 
 
 

V. Otonomi Khusus di Aceh: Masih Utuhkan NKRI Dengan Pancasilanya.? 

                                                           
7 Harus dicatat bahwa kata Alah telah diganti dengan kata Tuhan berdasarkan usul Iketut Pudja Oka dari Bali yang 
beragama Hindu dan sudah disetujui oleh PPKI. Ibid, 420.  
8 Catatan bahan kuliah, mata kulia Indonesia menurut Indonesia, 2012 dari John A. Titaley dan Flip P.B. Litaay 



 65  
 

Kasus otonomi kusus (OTSUS) di Aceh dengan pemberlakuan mutlak Syariat Islam 

dalam kehidupan pemerintahan, kemasyarakatan dan dalam segala bidang, menunjukkan 

kemenangan mutlak maindstream primordialisme atas maindstream nasionalisme. Bahkan kasus 

otonomi kusus di Aceh mepertegas adanya “Negara dalam Negara”. Sebab di Aceh, Pancasila 

bukalah menjadi satu-satunya idiologi, dan UUD 1945 bukanlah satu-satunya landasan 

konstitusional. Di Aceh ada hukum syariat Islam, lalu ada juga Partai Politik lokal, ini meberi 

isyarat yang kuat bahwa ada peluang Aceh berdiri menjadi satu negara, jika suatu saat Partai Lokal 

menang dalam pemilu sampai 75 %, lalu mendapatkan pengakuan dari dunia Internasional. 

Dalam frame berpikir seperti itu, maka sesungguhnya yang terjadi di Aceh itu merupakan 

kondisi fatalisme bagi konsep Negara Kesatuan Republik Indonesis (NKRI), karena ini memberi 

sinyal kuat bagi bubarnya negara Indonesia. Fenomena ini menunjukkan bahwa perjalanan potret 

ke-Indonesia-an  mengalami  semacam gejala devergensi dan bukannya mengalami proses 

konvergensi. Gerakan seperti itu sesungguhnya sangat berlawanan dengan semangat keinginan 

para  founding fathers and mothers yang telah meletakkan dasar berdirinya negara Indonesia yang 

plural dan dapat dikatakan sebagai model negara yang modern. 

Indonesia yang diproklamasikan tanggal 17 Agustus 1945, memang belum mempunyai  

pengalaman hidup bersama dalam kesetaraan kemanusiaan satu terhadap yang lainnya. Akibatnya 

tarik menarik antara realitas primordial dan realitas nasional bagi bangsa Indonesia masih 

merupakan sesuatu yang sulit dihindari. Mental bangsa terjajah dan keterbelakangan, membuat 

realitas primordial ini menjadi sangat peka terhadap segala macam bentuk dominasi. Dalam 

konteks inilah mengatur hidup bersama itu bukanlah hal yang mudah. Sampai saat ini, polemik 

tentang bentuk negara kesatuan atau federasi, rasanya belum hilang sama sekali. Bahkan model 

pemerintahan otonomi daerah dan otonomi khusus dibeberapa daerah sekarang ini dapat dikatakan 

sebagai model“new federasi.” Ada daerah di Indonesia yang memberlakukan hukum syariat Islam 

dan partai politik lokal, seperti di Aceh, ironisnya justru restu itu datang dari pemimpin negara 

Indonesia sendiri. Sesungguhnya kenyataan ini merupakan pengingkaran terhadap Pancasila dan 

gugatan mutlak terhadap eksistensi Pancasila sebagai satu-satunya idiologi bangsa dan UUD 1945 

sebagai satu-satunya landasan konstitusional kehidupan berbangsa.     

Di era reformasi, bangsa Indonesia selalu diancam oleh bahaya aksi makar dan 

disintegrasi bangsa, konflik yang terjadi di beberapa daerah bernuansa SARA, adanya gugatan 

terhadap idiologi Pancasila dengan munculnya hukum syariat Islam di beberapa daerah, semakin 



 66  
 

maraknya korupsi dan negara dililit hutang, persoalan lingkungan, perlawanan separatis di 

beberapa daerah yang ingin merdeka lepas dari NKRI, dsb. Ini terjadi karena daerah-daerah sudah 

lelah “taat” melayani pemerintah pusat selama ini, tidak terdistribusinya pembangunan secara adil 

dan merata. 

 

VI. Gereja-Gereja di Indonesia: “Anggur Baru Dalam Kirbat Yang Lama” 

Indonesia merupakan negara pluralis, karena itu ia kaya dengan keragaman budaya, 

agama, ras, etnik dsb. Keragaman itu sudah terayam dengan rapi dalam kehidupan masyarakat 

sebelum negara Indonesia ada. Keragaman itu telah menjadi nilai-nilai kearifan lokal (local 

wisdom) yang menjadi penyangga berdirinya bangunan bangsa Indonesia. Pluralitas itu sendiri 

adalah ibu yang melahirkan negara Indonesia. Dalam fakta sosial seperti inilah gereja hidup 

bersaksi dan melayani. Karena itu, gereja harus mampu mengembangkan konsep eklesiologi yang 

mumpuni untuk menjawab pergumulan gereja hidup dalam konteks seperti Indonesia. Dapat 

dikatakan bahwa struktur gereja yang ada selama ini, tidaklah memadai lagi untuk 

dipertimbangkan sebgai satu-satunya konsep untuk menjawab pergumulan gereja di Indonesia, 

sebab doktrin eklesiologi itu terlalu ”kebarat-baratan.”  

Pertanyaan penting yang perlu digumuli oleh gereja-gereja di Indonesia, ialah: apakah 

gereja-gereja di Indonesia mempunyai landasan pemahaman teologis tentang Indonesia? Kalau 

pertanyaan mendasar seperti ini belum diajukan, maka sangat meragukan keberhasilan gereja 

melakukan perannya dalam level nasional menyikapi berbagai isu yang menyandera bangsa 

ndonesia. Gereja-gereja di Indonesia tidak dapat berbuat maksimal bagi Indonesia jika gereja tidak 

memiliki landasan teologis yang jelas tentang Indonesia. Kalau pertanyaan seperti ini tidak pernah 

dan tidak dirasa perlu untuk diajukan, hal itu terjadi karena gereja menganggap biasa (taken for 

granted) kenyataan Indonesia ini sebagai sesuatu yang sudah ada begitu saja (given). Cara pandang 

seperti ini membuat gereja secara tidak sadar terperangkap dalam peneriamaan kenyataan sosial 

secara tidak kritis. Akibatnya menerima begitu saja apa yang terjadi dalam kehidupan sosial 

sebagai kenyataan memang harus demikian terjadi. Karena itulah , kehadiran dan signifkansi 

kedudukan gereja sebagai mitra kerja Allah tidak nyata dalam kehidupan sosial Indonesia. Jangan 

heran ketika gereja hanya berputar pada pemahaman diri sendiri, dan kaget ketika konteks sosial 

beruba sangat cepat sekali, dan mendapatlkan diri gereja tidak siap untuk hidup dalam konteks 

seperti itu.  



 67  
 

Gereja-gereja di Indonesia dapat belajar dari pengalaman sejarah bangsa Indonesia. Di 

masing-masing daerah ada kenyataan primordial, tetapi ada kekuatan nasional yang mengikat 

seluruh kepentingan daerah-daerah (primordial) tersebut. Hal itu mesti menjadikan pengalaman 

referensi bagi gereja-gereja memperkuat konsolidasi sosial gereja-gereja di Indonesia secara 

nasional. Selama ini gereja-gereja di Indonesia, hanya mampu menojolkan identitas primordialnya 

ketimbang identitas nasionalnya. Dari beberapa sinode yang ada di Indonesia, dari perspektif nama 

gereja saja mempertegas bahwa gereja-gereja di Indonesia sangat primordialisme, misalnya: 

Gereja Toraja, GMIT, GMIM, GPM, GPLB, GKI Irga, HKBP, GKJ dsb. Gereja-gereja merasa 

lebih aman dengan identitas primordialnya dan mengabaikan mengisi perannya pada level identitas 

nasional. Jika gereja terus melanjutkan sikap seperti itu, maka dalam perspektif ke-Indonesia-an, 

gereja di Indonesia tidaklah lengkap, baru menjadi sebagian dan belum menjadi seluruhnya, utuh.   

Gereja harus menyadari bahwa dirinya adalah bagian integral dari bangsa Indonesia, 

bahkan tokoh-tokoh gereja pun banyak yang turut berjuang dan berperan sebagai founding fathers 

and mothers bangsa. Oleh sebab itulah ketika Indonesia di proklamasikan, maka kedudukan gereja 

dalam situasi seperti itu juga harus dipahami dalam perspektif baru. Gereja-gereja di Indonesia 

perlu membangun spirit nasionalisme yang kuat untuk mempertahankan Negara Kesatuan 

Republik Indonesia (NKRI), dengan Pancasila sebagai landasan idiologinya dan UUD 1945 

sebagai landasan konstitusionalnya.  

Peristiwa Proklamasi Kemerdekaan 17 Agustus 1945, lahirnya Pancasila dan UUD 1945, 

merupakan kenyataan politik yang luar biasa, sebab mesti diyakini bahwa dalam proses tersebut 

Tuhan berkarya. Karena itu, mestinya gereja-gereja di Indonesia melihatnya sebagai kenyataan 

teologis. Kenyatan pilitik  bangsa Indonesia itu pun telogis, karena disitupun Allah berkarya. John 

Titalei mengatakan: “kalau Gus Dur mengatakan bahwa NKRI itu final, Pancasila dan UUD 1945 

itu sangat Qur’ani, maka saya mengatakan juga NKRI itu final, Pancasila dan UUD 1945 itu sangat 

Injili.”9  

Menjadi sangat elok ketika gereja-gereja di Indonesia secara lembaga mampu tampil di 

pentas nasional menjadi “kekuatan komunitas teladan”, misalnya dengan membentuk struktur 

Gereja Kristen Yang Esa di Indonesia (GKYE). Jika hal itu mampu diwujudkan, maka gereja telah 

melakukan dua hal yaitu, pertama: merupakan cara gereja mengungkapkan rasa syukurnya kepada 

TUHAN atas anugerah-Nya turut campur tangan dalam perjuangan founding fathers and mothers 

                                                           
9 John A. Titaley , Catatan bahan kuliah Indonesia menurut Indonesia, 2012   



 68  
 

bangsa Indonesia, sehingga Indonesia menjadi sebuah model negara modern. Kedua: merupakan 

cara gereja menunjukkan komitmen nasionalisme kebangsaannya menghargai perjuangan 

founding fathers and mothers bangsa. 

Gereja-gereja mesti menyadari bahwa masalah yang dihadapi di daerah, sudah tidak bisa 

diselesaikan sekedar pada level daerah saja. Kadang-kadang, bahkan mungkin sering masalah itu 

justru bersumber dari pussat (level nasional). Jadi kalau kita tidak mempunyai struktur bergereja 

yang mencakup pula struktur level nasional, kita tidak bisa menyelesaikan maslah itu. Inilah yang 

dimaksut gereja tidak realistik. Tetapi ketika gereja-gereja di Indonesia membangun struktur 

GKYE di Indonesia, ini menjadi momentum dibangunnya gereja yang kontekstual. Di sinilah kita 

berbicara tentang gerakan oikumene sebagai bagian dari kontekstualisasi gereja. Jika ini dilakukan, 

maka gereja-gereja di Indonesia bukan lagi: “Anggur baru dalam kirbat yang lama, melainkan 

anggur baru dalam kirbat yang baru”. 

   

VII. Catatan Penutup  

 Dalam konteks berbangsa dan bernegara, semua anak bangsa apapun latar belakangnya 

harus taat dan setia kepada konsensus idiologi bersama, yaitu Pancasila. Ini merupakan general 

will dari seluruh elemen anak bangsa. Idiologi pancasila harus dibela karena lahir dari konsensus 

sakral para founding fathers and mothers bangsa dikukuhkan dengan pengorbanan darah (jiwa-

raga) para founding fathers and mothers, serta melalui legitimasi persidangan lembaga-lembaga 

negara yang dihadiri oleh representasi agama, etnis, pulau, suku-bangsa, golongan dll yang ada di 

Indonesia. 

Sebagai bahan permenungan: apakah gunanya membuat Indonesia ini suatu Negara 

Isalam (masyarakat Islam) atau suatu negara/masyarakat Kristen? Tuhan sudah memiliki banyak 

sekali Negara Islam dan negara Kristen, bahkan imperium Kristen dan Imperium Islam. Apa yang 

sudah dia dapati dari kenyataan-kenyataan itu? Perdamaian? Malah peperangan, bahkan 

pembunuhan manusia atas nama Tuhan sebagaimana yang dikembangkan oleh para pengikut 

agama-agama tersebut. Menyuburkan diskriminasi dan ketidakadilan manusia jauh lebih kejam 

dari pada negara-negara yang bukan maindstream agama.  

Hal ini terjadi karena di dalam diri hampir semua agama terkanduk bibit-bibit 

diskriminasi yang sangat berbahaya. Bibit-bibit diskriminasi itu justru terdapat dalam konsep 

kudus. Karena ada yang kudus, maka yang di luar kudus itu menjadi tidak kudus. Yang kudus itu 



 69  
 

berhak atas hal-ha tertentu, diperlakukan istimewa dan sangat eksklusif, sementara yang tidak 

kudus tidak mendapat perlakuan demikian. Akibatnya, terjadi diskriminasi. Apakah ini yang akan 

dicapai dengan menjadi Indonesia? Hal ini sungguh amat jauh dan sama sekali tidak pernah 

terlintas dalam pemikiran para founding fathers and mothers bangsa. Karena itulah gereja-gereja 

di Indonesia terpanggil untuk melanjutkan perjuangan para founding fathers and mothers bangsa 

dengan melawan segala bentuk diskriminasi anak bangsa, lalu memiliki rasa keadilan yang tinggi 

memperjuangkan kesetaraan kemanusiaan di Indonesia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70  
 

 

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

Bahar,Saafroedin., Ananda B. Kusuma, Nanie Hudawati  (ed), (1998), Risalah Sidang 

BadanPenyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) – Panitia 

Persiapan Kemerdekaan Indonesia (PPKI): 28 Mei 1945 – 22 Agustus 1945. Kata pengantar 

oleh Taufik Abdullah, (Jakarta: Sekretariat Negara Republik Indonesia) 

Catatan bahan kuliah, mata kuliah Indonesia menurut Indonesia, 2012 dari John A. Titaley dan 

Flip P.B. Litaay 

Darmaputera, Eka (ed), (1998), Konteks Berteologi di Indonesia: Buku Penghormatan Untuk HUT 

ke-70 Prof. Dr. P.D. Latuihamallo, (Jakarta: BPK Gunung Mulia) 

Litaay, Flip P.B., (2007), Pemikiran Sosial Yohanis Leimena tentang Dwi-Kewarganegaraan di 

Indonesia. (Salatiga: Program Pascasarjana Sosiologi Agama UKSW)   

Sumartana, Th. (1999), Pluralisme Agama ditengah Krisis Orde Baru, Makalah yang disampaikan 

dalam Lokakarya (Ujung Pandang: Interfidei, April 1999) 

Titaley, John A., (2013), RELIGIOSITAS DI ALINEA TIGA: Pluralisme, Nasionalisme dan 

Transformasi Agama-agama, (Salatiga: Satya Wacana University Press) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 71  
 

 

 
 

 

 

 

 


