YESUS IDOLAKU
Suatu tinjauan praktis edukatif-psikologis?
Oleh: A.K.Sampe Asang, S.PAK,M.Pd

Abstrak

Sekolah Minggu sebagai salah satu Organisasi Intra Gerejawi dalam Gereja Toraja perlu
diberi perhatian dalam pelayanan gereja. Sebagai anak-anak, mereka memiliki tokoh idola
yang menjadi acuan dalam pertumbuhan dan perkembangannya. Melalui pelayanan
Sekolah Minggu, diharapkan mereka menempatkan Yesus sebagai idolanya sehingga
mereka lebih bergairah dalam mengikuti teladan Yesus dalamkehidupan sehari-hari.

Kata kunci: Pelayanan, Sekolah minggu, Yesus, idola.

L PENDAHULUAN

Sekolah Minggu adalah salah satu bagian dari bidang pelayanan gereja yang
sangat penting. Pelayanan di Sekolah Minggu adalah tanggung jawab Majelis Gereja
yang secara operaional dilaksanakan oleh pengurus dan guru Sekolah Minggu.
Selama ini masih dalam praktinya masih ada Majelis Gereja dan warga jemaat yang
melihat Sekolah Minggu sebagai “pelengkap penderita” dalam jemaat. Sehingga
perhatian dan dukungan yang diberikannyapun sangat terbatas. Akibtanya,
pelayanan di (sebagian) jemaat dan Klasis sering tidak optimal.

Anak-anak Sekolah Minggu adalah harapan masa depan gereja, bangsa dan
Negara. Meminjam istilah Guanzi (filsuf Cina yg hidup pada tahun 551 - 479 SM)
bahwa Jika merencanakan untuk hidup 1 tahun tidak ada yang lebih baik dari pada

menanam padi, jika merencanakan hidup 10 tahun tidak ada yang lebih baik dari

Y Disampaikan pada Persidangan Sekolah Minggu Gereja Toraja Tgl 5 - 8 Agustus 2013 di Jemaat

Pantan.

44



I

pada menanam pohon dan jika merencanakan seumur hidup, tidak ada yang lebih
baik dari pada mendidik manusia.

Inti ajaran dan keyakinan Kristen yaitu Yesus Kristus itulah Tuhan dan
Juruselamat. Oleh karena itu, pelayanan yang dikembangkan bagi anak-anak Sekolah
Minggu juga berpusat pada pengakuan iman ini. Persoalan yang harus dijawab ialah
bagaimana “menghadirkan” tokoh Yesus dalam kehidupan dan dunia anak-anak
Sekolah Minggu, sehingga Yesus tidak hanya diterima dan dipercayai sebagai sebagai
Tuhan dan Juruselamat tetapi sekaligus dijadikan tokoh idola yang menginspirasi,
memotivasi dan menjadi titik identifikasi dalam perkembangan kepribadiannya.

Tulisan singkat ini tidak dimaksudkan untuk menjawab persoalan tsb tetapi
dimaksudkan terutama sebagai bahan untuk melakukan sharing bersama sehingga
“Yesus Idolaku” yang menjadi thema persidangan ini benar-benar dapat diwujudkan

dalam keseharian hidup anak.

PENDIDIKAN DAN PELAYANAN SEKOLAH MINGGU

A. Sekolah Minggu Sebagai bagian Integral Dari Pelayanan Gereja.

Untuk lebih memahami eksistensi Sekolah Minggu sebagai salah satu bidang
pelayanan yang penting dari gereja, harus ditelusuri dalam rentangan sejarah
kehidupan umat Allah. Di sini tidak akan dibahas secara panjang lebar tentang sejarah
ini, hanya akan disarikan ringkasannya mudah-mudahan dapat menginspirasi kita.
1. Pendidikan (Agama Kristen) Dalam Kehidupan Umat Allah.

Dalam alkitab ditegaskan tentang perlunya pendidikan / pengajaran
kepada anak,all. Ul.6:4-9; Kel. 12:24-27;Yos.4:6 - 7; Ams. 22 : 6; Maz. 78
: 4 - 8; dll. Dalam kehidupan umat Israel, baik sebelum maupun sesudah
pembuangan, pendidikan agama merupakan satu bidang yang diberi perhatian
cukup penting. Bahkan Pendidikan agama menjadi kewajiban bagi keluarga,
lembaga-lembaga keagamaan dan kemasyarakatan dari bangsa Israel.

Keluarga menjadi institusi primer dalam mewujudkan dan mewariskan
pendidikan iman, sehingga orang tua menjadi pendidik yang utama dan pertama

bagi anak-anaknya. Pendidikan dalam keluarga ini kemudian didukung oleh

45



peran dan fungsi dari para imam, nabi dan dari para orang bijak (pengajaran
mereka dapat dilhat dalam kitab-kitab sastra). Bahkan nama - nama tempat di
Palestina seringkali memiliki sifat didaktis , mis. 11: 29; 27; Yos. 8:30 -35). Bagi
orang Israel berlaku prinsip pendidikan seumur hidup dan tidak ada satu aspek
kehiduapn yang ‘ netral” dari agama / kepercayaan.

Setelah pembuangan, aktifitas pendidikan itu mengalami pergeseran. Jika
sebelumnya pendidikan tersebut berpusat pada keluarga, kini dialihkan ke
sinagoge (rumah ibadah). Dengan pergeseran ini, maka peran dan fungsi orang
tua sebagai pendidik dan pengajar bagi anak secara perlahan mulai tergeser.
Sinagoge memiliki fungsi ganda: Sebagai tempat ibadah dan sekaligus sebagai
pusat pendidikan agamawi bagi anak-anak. Dengan cara begitu, mereka
memelihara tradisi agamawinya secara terus menerus. Philo, seorang sejarawan
Yahudi (20-50 M) menamakan Sinagoge sebagai “didaskaleia” (tempat di mana
pengajaran agamawi disampaikan).

Selain sinagoge, pada permulaan abad I rupanya sudah didirikan “sekolah”
yang dikhususnkan untuk mendidik anak-anak tentang Taurat. Sekolah dasar
(beth-ha-sefer = rumah buku) diperuntukkan bagi anak-anak yang berumur 6/7
tahun. Mereka mendapat pendidikan/bimbingan elementer yaitu belajar
membaca taurat. Pada umur kira-kira 10 tahun, anak-anak memasuki “beth-ha-
midrasy” atau “beth talmud” di mana mereka mempelajari “misyna” (penafisran
taurat: kalau bersifat hukum disebut “Halakhah”, dan yang bersifat etis disebut
“haggadah”). Kumpulan tafsiran Taurat ini disebut Talmud yang memainkan
peran pokok dalam pendidikan agama Yahudi karena dianggap sebagai Taurat
lisan. Pada umur 12 tahun anak-anak Yahudi (laki-laki) sudah diwajibkan
melaksanakan seluruh syariat Yahudi sehingga mereka disebut anak syariat dan
diperbolehkan mengikuti kegiatan /upacara besar keagamaan. (Yesus pada umur
12 tahun juga sudah menjadi anak syariat sehingga boleh ikut orang tuanya
dalam perayaan Paskah di Yerusalem - Lukas 2 : 41 - 48).

Model pendidikan agama dalam kehidupan bangsa Insrael sebagaimana

diringkas di atas, telah terbukti membuat mereka tidak kehilangan identitasnya,

46



dan kesetiaan mereka pada tradisi keagamaannya itu tetap kuat di manapun
mereka berada.

Dalam Perjanjian Baru, proses pendidikan agamawi berpusat pada Yesus
Kristus sebagai Tuhan dan Juruselamat. Ia dikenal sebagai Pendidik yang Agung.
KeahlianNya sebagai seorang guru nampak dalam gelar yang diberikan
kepadaNya yaitu “rabbi” (merupakan suatu gelar kehormatan) yang
menunjukkan betapa Ia sangat dikagumi sebagai Pengajar (Mat. 7:29). Kehadiran
dan pelayanan Yesus tidak hanya memberitakan Injil Kerajaan Allah sebagai inti
pengajaranNya, tetapi menghubungkan Kerajaan Allah itu dengan diriNya sendiri
(Luk.4:18-21; 11: 20; Yoh. 8: 12 -20; dlI).

Sebagai seorang Pengajar (Pendidik) Agung, Yesus mengajar di mana saja
(dalam perjalanan, di atas bukit, dari dalam perahu, di hadapan para pembesar
dan orang-orang sederhana, dll), kapan saja (pagi, siang malam), dan dengan
berbagai metode yang tepat. Bahkan seluruh kehidupan Yesus merupakan
pengajaran dan pendidikan. Ia tidak hanya mengucapkan atau mengajarkannya,
tetapi terutama la mempraktekkanNya sampai akhir hidupNya. Dengan itu la
mengundang semua orang untuk mengikutiNya sebagai satu-satunya
juruselamat bagi manusia dan dunia ini.

Demikiamn juga dengan generasi pertama setelah Yesus, yang nampak
dari tulisan-tulisan mereka dalam Perjanjian Baru di mana Yesus menjadi pusat
dari kesaksian dan pemberitaan mereka. Seluruh kesaksian Perjanjian Baru
menunjuk kepada Yesus. Ajaran-ajaran dan atau dalil-dalil yang dikemukakan
dalam tulisan-tulisan PB, yang kemudian dijadikan acuan utama dalam ajaran
kekristenan, adalah refleksi dari kepercayaan kepada Yesus dan ajaran-ajaran-
Nya. Di dalam Dialah manusia dapat diperdamaikan dengan Allah dan
memperoleh keselamatan yang kekal (Kis. 4 : 12; Yoh. 3: 16,36 ;1 Tes. 1:10; 5:
9;dll).

Sejak dari gereja mula-mula sampai abad pertengahan (reformasi), gereja
terus melaksanakan pendidikan agama (iman) sebagai salah satu bidang
pelayanan yang penting. Pendidikan agama memainkan peranan yang sangat

penting dalam meneruskan dan mengembangkan ajaran gereja. Seiring dengan

47



perjalanan waktu, pelaksanaannya lama kelamaan mengalami pendangkalan
karena hanya menekankan ritus-ritus dan hafalan. Dengan demikian isi
kepercayaan Kristen direduksi kedalam dalil-dalil yang bisa diterima akal.
Akibatnya pendidikan agama lebih tekankan pada aspek kognitif (pengetahuan)
dan mengabaikan aspek pembentukan karakter melalui pemaknaan dan
penghayatan dari apa yang dipelajari.

Pada masa reformasi, para reformator kembali menempatkan pendidikan
Agama (iman) Kristen sebagai salah satu bidang pelayanan yang penting dari
Gereja. Paling tidak ada 3 bidang pembaharuan yang dapat dicatat dari upaya
pembaharuan para reformator dalam bidang ini yakni: Yang pertama, isi
pendidikan, dimana alkitab kembali ditempatkan sebagai pusat dan sumber
pendidikan (sola Scriptura), bukan tradisi gereja sebagaimana yang berlaku
sebelumnya. Yang kedua, ruang lingkup pendidikan. pendidikan agama tidak
hanya diberikan kepada orang yang pindah dari agama kafir ke agama Kristen
tetapi pada semua orang percaya (umat). Menurut mereka, teologi harus menjadi
milik semua orang percaya karena mereka harus mengetahui sebaik dan
selengkap mungkin kebenaran yang ia percayai berdasarkan Firman Tuhan.
Keluarga kembali ditempatkan sebagai pusat pendidikan iman bagi anak-anak
yang akan didukung oleh pendidikan yang dilaksanakan dalam gereja. Bidang
yang ketiga, yaitu cara belajar, yang tidak menekankan hafalan, tetapi pada aspek
pengertian dan penghayatan dari apa yang dipelajari. Menurut mereka,
pengetahuan dengan otak dan pengetahuan dengan hati harus berjalan bersama.
Pembaharuan yang dilakukan para reformator khususnya dalam bidang
Pendidikan Agama/iman Kristen merupakan suatu kenyataan yang semakin
memperjelas dan mempertegas bahwa pelayanan bagi anak-anak adalah bagian

yang tak terpisahkan dari kehidupan dan pelayanan gereja.

2. Landasan Psikologis-Edukatif dari Pelayanan Kepada Anak-Anak.
Pelayanan kepada anak-anak di sekolah Minggu tidak sama dengan bentuk
pelayanan kepada Pemuda dan orang dewasa/jemaat. Bentuk pelayanan Sekolah

Minggu masih ditiitkberatkan pada aspek pendidikan/pengajaran yang hendak

48



membuka kemungkinan-kemungkinan bagi anak untuk mengembangkan
potensi-potensi kemanusiaannya secara utuh sesuai dengan citranya sebagai
gambar Allah.

Thomas Groome (salah seorang pakar Pendidikan Agama Kristen yang
cukup berpengaruh pada pertengahan dan akhir abad XX) mengemukakan tiga
asumsi dasar dan perhatian yang terkandung dalam Pendidikan Agama Kristen,
yaitu:

Asumsi dan perhatian pada masa lampau, yaitu bahwa dalam aktifitas
pendidikan, kita perlu memelihara apa yang telah kita terima sebagai warisan
dari generasi sebelumnya yang tersimpan dalam tradisi, pengetahuan dan
nilai-nilai religius. Salah satu tugas pendidikan ialah menjamin bahwa
pengetahuan, tradisi dan nilai-nilai sebagai warisan tsb tersedia bagi generasi
sekarang ini. Tanpa hal itu maka masa kini dipermiskin dan masa depan
dikurangi. Dalam kaitan ini maka setiap guru sekolah minggu memiliki
tanggung jawab untuk melakukan proses pewarisan tradisi dan nilai-nilai
religius kepda anak-anak agar mereka dapat membangun kehidupannya masa
kini dan masa mendatang.

Asumsi dan Perhatian pada masa kini, yaitu bahwa dalam masa kinilah
tersimpan masa lampau dan kemungkinan masa depan. Untuk dapat memiliki
warisan masa lampau itu sebagai miliknya sendiri, anak-anak harus masuk ke
dalam perjumpaan yang aktif dengan masa lampau dan menjadikannya sebagai
pengalaman masa kini. Dalam aktifitas itu sekaligus dijumpai pengetahuan dan
pengalaman baru yang dengannya menambah jumlah warisan yang tersedia
bagi masa depan. Tanpa proses yang aktif itu, mereka akan menjadi orang yang
pasif yang hanya menghafal sejumlah fakta dan sejarah. Dalam hubungan ini,
pendekatan yang paling tepat digunakan ialah menempatkan anak-anak
sebagai subjek yang belajar dan bukan sebagai objek dari proses belajar.
Asumsi dan perhatian pada masa depan, yaitu bahwa usaha
pendidikan/pelayanan yang kita berikan terarah pada masa depan. Bagi

Groome, masa depan yang menjadi tujuan akhir dari usaha Pendidikan Agama

49



(iman) Kristen adalah Kerajaan Allah. Implikasi dari asumsi dan perhatian ini
adalah bahwa guru dan anak-anak berada dalam posisi “berada bersama” dan
“berjalan bersama” menuju penyempurnaan Kerajaan Allah.

Selain asumsi dan perhatian dalam pendidikan sebagaimana yang
dikemukakan di atas, ada beberapa alasan mengapa pendidikan/pelayanan di
Sekolah Minggu sangat penting untuk ditangani secara serius. Alasan-alasan
dimaksud yaitu :

a. Anak-anak adalah juga orang-orang yang berdosa ( Maz. 51 : 7). Mereka
bukanlah mahluk yang suci atau sebagai “kertas yang masih kosong” yang
tidak mengenal dosa, tetapi sejak semula ia adalah orang-oranag yang
berdosa dan berada di bawah hukuman Allah. Oleh karerna itu, mereka
membutuhkan Yesus Kristus sebagai Juruselamatnya. Pelayanan dan
pendidikan kepada anak-anak diarahkan kepada pengenalan, kepercayaan
dan ketaatan kepada Yesus sebagai Tuhan dan Juruselamatnya.

b. Anak-anak adalah warga Kerajaan Allah (Kis. 2 :39). Sebagai orang yang
telah ditebus oleh Yesus Kristus, mereka telah menjadi warga Kerajaan
Allah. Oleh karena itu, mereka perlu dibimbing untuk dapat hidup
berpadanan dengan Injil Kerajaan Allah.

c. Menurut psikologi, dasar pembentukan dari sifat dan karakter pada diri
anak dimulai sejak usia dini dan berlangsung sepanjang tahap-tahap
perkembangan selanjutnya. Secara umum diringkas sbb:

» Pada usia 0-2 tahun yang biasa disebut masa vital, kebutuhan asasi
anak adalah cinta kasih yang dengannya anak merasa aman dan
terlindungi. Kekurangan kasih sayang mengakibatkan anak mengalami
“inanitie psikhis” (kehampaan/kekeringan jiwa). Dari sudut
perkembangan kepercayaan, masa ini disebut oleh Jame Fowler
sebagai tahap kepercayaan elemneter. Simbol-simbol kepercayaan
diambil dari gambaran irama kehadiran dan ketidakhadiran ibu atau
Bapak/ pengasuh yang lain.Relasi anak dengan orang tuanya yang
mesra dan melindungi membangkitkan kepercayaan anak tentang

adanya kuasa yang melindunginya dari ancaman. Sebaliknya, jika anak

50



dikelilingi dengan kasih sayang yang berlebihan, maka ia akan egois
dan menjadikan Allah sebagai pembantunya yang melayani kebutuhan
dan keinginannya.

Masa estetis (2-5 tahun), di mana panca indera anak sudah berfungsi
dengan baik dan dapat memahami dunia sekitarnya. Sejak usia 2 tahun,
ia sudah menyadari eksistensinya (ego, akunya) sehingga anak
memasuki masa keras kepala I (Trozalter I). Anak menuntut
pengakuan dirinya sebagai pribadi yang otonom serta sadar akan
kemampuannya sendiri. Pengamatan anak yang masih bersifat
totalitas (satu kesatuan) yang membuat ia tidak bisa berbohong dan
spontanitasnya tinggi serta mengungkapkan kehidupan batiniahnya
secara terbuka. Periode ini sangat penting merupakan masa yang
sangat penting (peka) karena menjadi dasar bagi perkembagan
kepribadian selanjutnya. Nilai-nilai dan sifat/sikap yang ditanamkan
pada masa ini sangat penting bagi perkembangan kepribadian anak.
Tokoh utama (idola) anak ialah ayah dan ibunya.

James Fowler menyebut masa ini sebagai tahap kepercayaan “intuitif
proyektif”. Anak belum memiliki konsep yang jelas tentang “Allah”.
Mereka biasanya menggunakan simbol dan gambaran fisik serta
ukuran besar yang bersifat nyata untuk mengungkapkan
kepercayaannya tentang Allah. Itulah sebabnya anak memahami Allah
secara antrofomorf (sifat-sifat manusia). Mereka menyukai ceritera-
ceritera yang merangsang fantasi dan imajinasi yang sangat penting
untuk dijadikan titik identifikasi, pedoman dan acuan cita-cita sehingga
dapat dijadikan sumber tuntunan, peneguhan dan penenteraman hati.
Karena perhatiannya pada hal-hal lahiriah, sehingga suara, gambar-
gambar, upacara dan tindakan nyata sebagai sarana pengungkapan
kepercaan sangat besar pengaruhnya bagi anak. Anak mengambil alih

(meniru) kepercayaan orang tua.

51



» Periode Intelektual (6-12 tahun). Pada masa ini anak memasuki
lingkungan yang lebih luas (tidak terbatas pada keluarga dan teman
sepermainan) Keluarga tidak mampu lagi memberikan fasilitas yang
memungkinkan pengembangan fungsi-fungsi fisik dan rohaniah
terutama fungsi intelektual. Emosionalitas anak semakin berkurang dan
unsur intelektual dan akal budi semakin berkembang. Minat dan
perhatian pada dunia luar semakin berkembang dan telah menguasai
pengetahuan dan keterampilan-keterampilan dasar. Ia lebih suka tunduk
pada kewibawaan guru/pengasuhnya ketimbang pada orang tuanya.
Fowler menyebut masa ini sebagai tahap keperayaan mitis harafiah.
Orang tua dan pengganti orang tua (guru/pengasuhnya) tetap menjadi
sumber otoritas tertinggi dalam penanaman nilai,
keyakinan/kepercayaan dan ibadah. Anak memahami Allah sebagai
pembuat undang-undang dan pengawas tingkah laku manusia. Bagi ana,
kkriteria tentang siapa yang dipandang memiliki otoritas yang dapat
dicontoh, adalah (1) Kecocokan nilai, gaya hidup, komitmen dengan
siapa anak merasakan persamaan dan identifikasi afektif yang paling
tinggi, (2) Konsistensi dan konpetensi-kompetensi yang diidam-idamkan
anak , serta dalam tindakan keagamaan “peer group” (sahabat/ teman
karib).

» Masa Remaja (13 -19/21 tahun) Masa remaja diberikan nama berbeda-
beda seperti: masa transisi (peralihan dari dunia anak-anak ke dunia
dewasa), Masa puber (Latin: pubertas =kelaki-lakian), masa adolesensia
(Latin: Adulecentia=masa muda), masa pancaroba (Krisis), Strum und
Drung (badai topan dan masa gelisah/ tidak tenang). Trozalter II ( keras
kepala II). Perkembangan fisik, seksual, ego, kognitif, dll yang cepat
dibandingkan dengan sebelumnya membawa anak remaja kepada situasi
yang seringkali membingungkan dan membawa persoalan tersendiri
bagi mereka berkaitan dengan keberadaan dan penerimaan diri. Salah
satu yang cukup menonjol pada masa ini adalah fantasi dan identifikasi

diri anak remaja.Pada masa anak, identifikasi ditujukan pada orang tua,

52



sedangkan pada masa remaja mereka melakukan identifikasi dengan
salah satu tokoh idola (guru, bintang film, olaragawan, dll). Tokoh
identifikasi ini biasa disebut “subtitusi identifikasi” (aku ideal) sebab
dianggap memiliki sifat yang unggul dan sesuai dengan fantasinya.
Mereka “merindu puja” yakni merindukan sesuatu yang mereka sendiri
sukar menjelaskan hakekat dari apa yang dirindukannya. Secara
psikologis, proses identifikasi ini sangat penting untuk menyanggah
egonya dan memberikan rasa aman dan dukungan moral untuk
memperkokoh Kkepribadiannya. Dalam perkembangan kepercayaan
Menurut James Fowler, umur 12 - masa dewasa adalah taraf kepercayaan
“sintetis konvensional”. Artinya sumber utama dalam pembentukan
nilai, moral dan gambaran religius serta isi kepercayaan diperoleh dalam
hubungan dengan orang lain, baik teman, tokoh pujaan, orang tua
maupun masyarakat. Kriteria kebenaran adalah fakta bahwa norma, nilai
dan keyakinan religius diterima dan dianut oleh kelompok di mana ia
hidup. Otoritas kelompok (orang tua, masyarakat, jemaat, teman,
pembimbing, dll) menjadi acuan utama dari penerimaan nilai moral dan
religius.

Dari uraian singkat tentang tahap perkembangan anak di atas, menjadi jelas

bahwa pada setiap fase atau periode, selalu ada sisi yang dapat diisi oleh peran

guru (dan orang tua)secara kreatif untuk menghadirkan Yesus sebagai tokoh

idola bagi anak dan remaja.

. Menghadirkan Yesus Sebagai Idola Anak

Yesus adalah tokoh yang tidak hanya diimani sebagai Tuhan dan
Juruselamat , tetapi juga adalah tokoh yang dengannya anak secara sularela dan
sukacita menjadikan-Nya sebagai titik identifikasi diri (idola) dalam
perkembangan kepribadiannya. Dengan itu, Yesus tidak hanya dilihat dan
dipahami sebatas ruang-ruang ibadah/ doa dan nyanyian, tetapi menjadi pribadi
yang selalu menginspirasi, memotivasi, menjadi acuan yang mewarnai sikap,

tutur kata dan perilaku sehari-hari. Kehidupan, pelayanan dan pribadi Yesus yang

53



sabar, penuh kasih, suka menolong, tegas terhadap ketidakbenaran dan

ketidakadilan, suka mengampuni, menjadi sahabat anak, berbela rasa, guru yang

agung, dll, menjadikan-Nya tokoh idola yang sempurna bagi anak.
Menghadirkan Yesus sebagai tokoh idola tidak terlepas dari peran para guru

Sekolah Minggu. Tugas dan peran mereka bukan hanya sebagai “pengajar”

(transfer of knowledge) yang menyampaikan sejumlah fakta dan informasi tetapi

lewat perannya anak-anak dididik untuk bertumbuh dan berkembang dalam iman

dan nilai-nilai kristiani (transfer of value). Dalam kaitan ini ada empat
peran/fungsi pokok dari seorang pengasuh Serkolah Minggu:

1. Sebagai Penafsir Iman Kristen. Maksudnya, melalui perannya sebagai guru, ia
menyampaikan warisan dan nilai-nilai iman kristen kepada anak-anak sesuai
dengan bahasa, tingkat pertumbuhan dan kemampuan anak. Dengan demikian
anak mewarisi dan dapat menghidupinya.

2.Sebagai penginjil. Artinya melalui pelayanan dan pendidikan yang
dilakukannya, ia menyampaikan berita sukacita mengenai Injil Kerajaan Allah
yang telah datang di dalam dan melaui Yesus Kristus. Isi pengajarannya ialah
Injil yang mengundang anak untuk percaya dan bertumbuh di dalamnya.

3. Sebagai Gembala. Artinya ia terpanggil dan bertanggung jawab terhadap
kehidupan kerohanian anak-anak didiknya. Bagaikan seorang gembala, ia
menuntun kawanan domba gembalaannya ke padang rumput yang hijau dan
air yang tenang serta menjaga agar domba-dombanya tidak tersesat.

4.Sebagai Teladan. Maksudnya ia mampu menjadikan dirinya sebagai orang yang
patut diteladani/dicontoh oleh anak-anak dalam iman, perilaku, spiritual dan
pola kehidupan sehari-hari, termasuk menjadikan Yesus sebagai Idolanya.

5. Sebagai sahabat dan kawan seperjalanan. Maksudnya guru sekolah minggu
mampu menempatkan dirinya sebagai sahabat yang senantiasa berada
disamping anak dalam perjalanan dan pengembaraan hidup, dalam berbagai
suka dan duka. Dengan demikian anak selalu merasa nyaman dalam menapaki
masa depannya karena selalu ada “sahabat” yang mendampinginya dalam setiap

persoalan yang mereka hadapi.

54



Untuk dapat memainkan peran tersebut, maka setiap guru sekolah minggu

hendaknya berupaya untuk terus menerus diperlengkapi dan memperlengkapi

diri dengan pengetahuan dan sejumlah kompetensi secara professional.

Kesediaan untuk mengembangkan diri secara professional sebagai guru sekolah

minggu adalah merupakan salah satu wujud nyata dari komitmen dalam

menerima panggilan ini. Bersyukurlah bahwa Allah dalam kedaulatan-Nya

berkenan memakai dan memanggil kita sebagai kawan sekerja-Nya. Panggilan

Allah ini harus direspon dengan penuh tanggung jawab.

C. Persoalan Pokok Seputar Pelayanan Sekolah Minggu

Secara khusus dalam lingkup Sekolah Minggu Gereja Toraja, ada beberapa

masalah yang sebenarnya merupakan masalah klasik yang dihadapi dari waktu

ke waktu antara lain:

1.

Adanya pemahaman yang keliru dari Majelis Gereja (elit Gereja) bahwa tugas
mendidik adalah tugas sekunder dibandingkan dengan tugas Pemberitaan
Injil. Karenanya tanggung jawab PI dipidahkan dari edukasi yang berarti
memisahkan “kerugma” (pemberitaan) dengan “didache” (pengajaran).
Padahal tanpa pengajaran, “kerugma” hanya membawa orang pada pintu
tertutup, tidak membuka perspektif lain. Sebaliknya “didache” tanpa
“kerugma” maka ia akan kehilangan asas dan motivasi penggilan yang

menggerakkan orang untuk mengikut Yesus.

. Dukungan dari setiap keluarga terhadap penyelenggaraan SM yang belum

maksimal. Banyak orang tua yang beranggapan bahwa tugas pendidikan
iman dan moral anak adalah tanggung jawab sepenuhnya dari Organisasi
Sekolah Minggu. Ada orang tua yang tidak mempedulikan apakah anaknya
pergi atau tidak pergi ke Sekolah Minggu. Termasuk di dalam hal ini adalah

dukungan material yang dirasakan belum terlalu memadai.

. Masalah kualitas dan kuantitas guru SM. Pada kebanyakan jemaat, Pengasuh

berasal dari Pemuda yang relatif tidak menetap karena faktor pendidikan.

Setelah mereka di bina menjadi pengasuh SM dalam suatu jemaat, ketika tiba

55



waktunya mereka harus meninggalkan jemaatnya untuk melanjutkan
pendidikan ke kota/ daerah lain.

4. Sarana dan prasarana pembelajaran yang belum memadai. Sarana-sarana
pembelajaran seperti buku-buku penunjang selain pedoman, alat peraga,
tempat dll, masih dirasakan sangat kurang. Hal ini mengakibatkan proses
pendidikan dan pelayanan di Sekolah Minggu tidak berjalan sebagaimana
mestinya.

Daftar masalah yang terungkap di atas masih dapat diperpanjang sesuai
dengan konteks jemaat masing-masing sebagaimana yang tyelah terangkum

dalam Konsultasi OIG Gereja Toraja 19 - 21 Feberuari 2013.

D. Pelayanan Sekolah Minggu (gereja Toraja) Sebagai Tanggungjawab Semua Pihak

Sebagai bahagian yang tidak terpisahkan dari pelayanan gereja,

Sekolah Minggu perlu diberi perhatian yang serius. Masa depan gereja sangat

ditentukan oleh bagaimana gereja (baca orang Kristen dewasa) kini dan di sini

mendidik dan mempersiapkan anak-anaknya menyosngsong masaa depan. Ada
bebera hal yang dapat dilakukan oleh gereja dalam hal ini, antara lain:

1. Perlunya perubahan paradigma dalam pelayanan dalam jemaat. Selama ini
perhatian dan pelayanan banyak dicurahkan kepada kelompok/golongan
dewasa. Majelis Gereja adalah penanngung jawab semua kegiatan dalam
pelayanan di jemaat termasuk sekolah minggu. Sudah waktunya untuk lebih
menitikberatkan pelayanan kepada anak-anak yang masih sedang dalam
proses pertumbuhan dan pembentukan karakter. Jika sejak dini karakter
anak-anak terbentuk lewat pendidikan moral, nilai dan iman kristiani, maka
diharapkan pada masa tuanyapun ia tidak akan menyimpang dari jalan itu
(Ams.22:6). Hal ini dapat diwujudkan secara nyata jika pemimpin gereja
sendiri memiliki kemauan dan itikad yang sungguh-sungguh untuk
melaksanakannya.

2. Majelis Gereja secara nyata mewujudkan pendampingan dan pemberdayaan

yang terus-menerus bagi keluarga-keluarga untuk menjadi pusat-pusat

56



pendidikan iman Kristen. Selama ini ada kecenderungan keluarga
“menyerahkan” (sepenuhnya) tanggung jawab pendidikan agama/iman
Kristen pada gereja (Sekolah Minggu). Pada hal tugas pendidikan itu
merupakan bahagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan suatu keluarga.
Fungsi edukasi dari keluarga ini hendaknya menjadi salah satu agenda
penting dalam program dan pelayanan gereja. Program-program pembinaan
yang dilakukan gereja hendaknya lebih diarahkan pada peningkatan
keterampilan orang tua dalam mendidik dan memimbing anak-anak mereka
dalam lingkungan keluarga.
Selain pemberdayaan bagi orang tua (keluarga), perlu pula semakin
ditingkatkan kualitas dan kuantitas guru Sekolah Minggu. Perlu diupayakan
adanya guru sekolah minggu yang permanen di tiap jemaat yang memiliki
pemahaman dan kompetensi (keahlian) khusus di bidang pelayanan sekolah
minggu. Demikian juga dengan kompetensi mengajar sebagai guru/ pendidik
hendaknya terus menerus dikembangkan melalui pelatihan yang terencana,
sistamtik dan komprehenship.
Strtategi pendidikan di sekolah minggu juga perlu didesain ulang. Selama ini
pengajaran lebih mentikberatkan penyampaian “pengetahuan” (kognitif) dan
terkesan sebagai “proselitisasi”. Pendidikan dan pengajaran sekolah minggu
hendaknya lebih diarahkan pada aspek penghayatan dan pembatinan nilai-
nilai kristiani pada diri anak-anak di mana mereka dapat menemukannya
dalam sosok Yesus sebagai idolanya. Dengan pembatinan nilai itu, mereka
dimampukan untuk dapat memaknai kehidupannya secara benar dan dapat
mewujudntakannya secara konkrit dalam hidup bersama dan bersesama.
Berkehidupan bersesama perlu terus menerus dibangun dalam diri anak-
anak, sehingga tidak memandang “orang lain” sebagai musuh, tetapi sebagai
“teman seperjalanan” dalam pengembaraan hidup.
“Barangsiapa menyesatkan salah satu dari anak kecil

yang percaya ini, lebih baik baginyajika sebuah batu kilangan

diikatkan pada lehernya dan dibuang ke dalam laut ( Markus 9 : 42)”

57



Referensi

Boehlke, Robert R., 1991.,Sejarah Perkembangan Pikiran dan Praktek PAK,
Dari Plato Sampai Ignasius Loyola., Jakarta: BPK Gunung Mulia.

1997., Sejarah Perkembangan Pikiran dan Praktek PAK,
Dari Y.Amos Comenius Sampai Perkembangan PAK di Indonesia.,
Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Cully, Iris V., 1993., Dinamika Pendidikan Kristen., Jakarta: BPK Gunung

Mulia
Homrighausen, E.G., 1996., Pendidikan Agama Kristen., Jakarta: BPK
Gunung Mulia.

Ismail,Andar (ed)., 1998., Ajarlah Mereka Melakukan, Kumpulan Karangan
Sekitar Pendidikan Agama Kristen., Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Nuhamara,D., 1993., Pembimbing Pendidikan Asgama Kristen, Program
Penyetaraan D II PAK., Jakarta: Ditjen Bimas Kristen Protestan
Dep. Agama Republik Indonesia.

NASIONALISME dan PRIMORDIALISME

Pergumulan Menjadi Indonesia di Tengah Pluralitas Bangsa

Hans Lura?

1)(Progmm Studi Teologi, UKI Toraja)

Abstrak

Semua orang Indonesia melekat di dalam dirinya dua identitas, yaitu: identitas primordial

dan identitas nasional. Identitas primordial adalah jiti diri yang pertama-tama melekat pada diri
setiap manusia Indonesia, yaitu jati diri ke-suku-annya: Jawa, Ambon, Manado, Sumatra, Daya,

2 Hans Lura, Universitas Kristen Indonesia Toraja
JI. Nusantara No. 12 Makale 91811 Tana Toraja, Indonesia. Email: hanslura25@gmail.com

58



Toraja dsb, jati diri suku-bangsa Cina, Arab, Melayu dsb. Kita lahir dalam kondisi jati diri yang
demikian. Jati diri primordial juga menyangkut "agama impor”, yaitu Kristen, Islam, Budha, Hindu,
Konghucu dsb. Identitas nasonal, yaitu jati diri yang berhubungan dengan keputusan sadar kita
untuk menjadi bangsa Indonesia. Kesepakatan dan keputusan secara sadar untuk menyatukan
identitas primordial menlahirkan identitas baru yaitu identitas nasional. Identitas primordial itu
sangat pluralis, identitas nasional itu monopluralis. Itulah keunikan menjadi bangsa Indonesia.
Konsekuensinya di level interaksi sosial, politik dan ekonomi seringkali menimbulkan ketegangan
atau turbulensi yang kuat. Karena itu masalah ini perlu dikelolah agar tidak berujung kepada
konflik disintegrasi bangsa. Tetapi diharapkan pluralisme ini harus dilihat sebagai potensi dan
peluang yang harus dikelolah dalam frame dialog yang kontruktif dan produktif.

Tujuan dari penelitian ini yaitu mendialogkan potensi yang ada dalam identitas
primordial dan identitas nasional menjadi energi produktif membangun wawasan pluralisme
bangsa Indonesia. Metode yang digunakan dalam melakukan penelitian ini yaitu metode kualitatif
dengan pendekatan deskriptif library research. Metode ini menekankan kepada kemampuan
mendeskripsikan fenomena yang ada, kemudian menganalisanya berdasarkan pandangan para
ahli.

Hasil penelitian ini yaitu tercapainya konsensus idiologi bersama sebagai bangsa
Indonesia, yaitu Pancasila. Pancasila yang membuat relasi harmoni antara identitas primordial dan
identitas nasional. Ini merupakan general will dari seluruh elemen anak bangsa. Idiologi pancasila
harus dibela karena lahir dari konsensus sakral para founding fathers and mothers bangsa
dikukuhkan dengan pengorbanan darah (jiwa-raga) para founding fathers and mothers, serta
melalui legitimasi persidangan lembaga-lembaga negara yang dihadiri oleh representasi agama,
etnis, pulau, suku-bangsa, golongan dll yang ada di Indonesia.

Keyword: identitas, nasinalisme, primordialisme, Indonesia dan pluralism.

I.  Catatan Pengantar

Dialektika antara pemikiran primordial dan nasional di Indonesia, bukanlah hal yang
baru. Pergumulan ini muncul ketika digagas Proklamasi Kemerdekaan, lalu dibicarakanlah bentuk
negara Indonesia. Pertarungan kepentingan kedua maindstream tersebut menorehkan tinta sejarah
yang cukup kelam, mulai sejak masa akan dibentuknya RI, masa Proklamasi, masa pergolakan
revolusi sampai sekarang pertarungan itu belumlah tuntas. Fenomena ini menunjukkan bahwa
persoalan menjadi Indonesia itu belum final. Bahkan akhir-akhir ini, dibanyak persoalan yang
mendera bangsa Indonesia, bukan saja isu primordialisme dalam tataran etnis, budaya, ideology
dll, tetapi juga melebar ke persoalan agama. Bahkan mungkin isu terbesar sekarang ini yang

mendera bangsa Indonesia adalah isu agama, ketimbang isu yang lain.

II. Indonesia Sebagai Fenomena Baru

59



Ketika Negara Indonesia di Proklamasikan pada tanggal 17 Agustus 1945, maka ini
merupakan fenomena baru yang belum pernah ada preseden sebelumnya, masyarakat Indonesia
adalah “masyarakat baru.’” Sebelum proklamasi yang ada hanyalah pulau-pulau yang dihuni oleh
suku-suku dalam sistim kerajaan lokal, tetapi dijajah oleh Belanda. Misalnya kerajaan Sriwijaya,
Mataram, Gowa, Tidore, Majapahit, Demak, orang Arab, Cina dsb. Sebelum proklamasi
kemerdekaan, mereka itu bukalah Indonesia, karena itulah Indonesia harus dipahami secara baru.
Semua kelompok entitas ini berjuang bersama melawan penjajah lalu bersepakat bersama
memproklamasikan berdirinya negara Republik Indonesia pada tanggal 17 Agustus 1945. Para
founding fathers and mothers telah meletakkan dasar berdirinya negara Indonesia yang plural dan
dapat dikatakan sebagai bentuk negara yang modern. Salah satu hakikat ber-Indonesia yang
berbeda dengan keadaan pra-Indonesia, yaitu: terjaminnya kedudukan dan hak seseorang secara
sama di depan hukum Indonesia.

Salah satu cara untuk memahami realitas Indonesia yang demikian adalah dengan
menyadari adanya dua identitas manusia Indonesia, yaitu: identitas primordial dan identitas
nasional. Identitas primordial adalah jiti diri yang pertama-tama melekat pada diri setiap manusia
Indonesia, yaitu jati diri ke-suku-annya: Jawa, Ambon, Manado, Sumatra, Daya, Toraja dsb, jati
diri suku-bangsa Cina, Arab, Melayu dsb. Kita lahir dalam kondisi jati diri yang demikian. Jati diri
primordial juga menyangkut “agama impor”, yaitu Kristen, Islam, Budha, Hindu, Konghucu dsb.
Tetapi kita juga beridentitas nasonal, yaitu jati diri yang berhubungan dengan keputusan sadar kita
untuk menjadi bangsa Indonesia. Dari manusia Ambon, Jawa, Daya, Batak, Toraja, Cina, Arab
dan dari yang beragama Islam, Budha, Kristen, Hindu, Konghucu dsbnya itu memetapkan dengan
sadar untuk menjadi manusia Indonesia. Jadi dalam diri setiap orang Indonesia terkandung dua
identitas tersebut.

Sejarah Indonesia merupakan proses dari bersatunya SARA (suku, agama, ras dan
golongan) menjadi satu bangsa. Ada semacam proses konvergensi, entah disengaja atau tidak
disengaja, demikian dikatakan oleh Th Sumartana:

Perlu disadari bahwa SARA merupakan cikal bakal Indonesia, bukan hanya lebih tua dari
umur Indonesia akan tetapi bisa dikatakan sebagai nenek moyang yang melahirkan bangsa
Indonesia. Sifat-sifat asasi dari kemajemukan SARA diturunkan menjadi sifat-sifat asasi dari
bangsa Indonesia. Karakteristik kemajemukan itu merupakan sesuatu yang genetik sifatnya.
Kepelbagaian adalah ciri Indonesia yang tidak bisa ditolak dan dipungkiri. Menolak atau

3 John A. Titaley, RELIGIOSITAS DI ALINEA TIGA: Pluralisme, Nasionalisme dan Transformasi Agama-agama, (Salatiga:
Satya Wacana University Press, 2013), 146

60



memungkiri SARA berarti menolak nenek moyang atau ibu kita sendiri, dan itu berarti pula
menolak dan membenci diri kita sendiri.*

Kita hidup dalam dua identitas tersebut, identitas nasional tidak akan ada tanpa identitas
primordial. Hidup tidak akan realistik jika hanya menekankan salah satu identitas saja, karena itu
dialog kedua identitas itu dalam diri manusia Indonesia merupakan upaya check and balancing.
Dalam frame berpikir seperti itulah, maka peran pemerintah menjadi sangat menentukan sekali,
sebab domain pemerintahlah prakarsa rekayasa pembangunan berada. Namun rakyat juga harus
berpartisipasi dalam mengontrol kerja pemerintah agar tetap dalam koridor ke-Indonesia-an yang
adil, setara dan beradab untuk semua anak bangsa.

Jadi dalam konsep ke-Indonesia-an itu, terbentang harapan nilai-nilai kemanusiaan yang
adil dan setara yang dijamin oleh general will dalam idiologi Pancasila. Kalau Indonesia bisa
menjadi demikian, itu hanya dimungkinkan karena Tuhan saja, seperti yang dikatakan oleh
Leimena, Rumambi, Probowinoto, Simatupang, Muhamad Roem dsb. Kalau sampai sekarang
nilai-nilai dan harapan itu belum terlaksana, itu bukan karena nilai-nilai itu tidak realistik, justru
di sinilah gereja dan seluruh rakyat Indonesia terpanggil untuk mewujudkan harapan tersebut.’
Tentulah dengan spirit nasionalisme yang kuat untuk mempertahankan NKRI, dengan Pancasila

dan UUD 1945 sebagai sumber norma hidup bernegara.

III. Realitas Indonesia Yang Utuh

Realitas ke-Indonesia-an yang utuh adalah realitas primordial dan realitas nasional. Ada
orang Toraja, Batak, Jawa, Sumba, Ambon, Aceh, Manado, Cina, Arab dsb, hal ini tidak dapat
dipungkiri, karena memang sudah dilahirkan dalam kondisi yang demkian. Akan tetapi kalau
hanya melihat diri ini sebagai yang demikian saja, maka hal itu tidak seluruhnya benar. Hal itu
hanya merupakan realitas primordial saja. Melihat Indonesia itu hanya pada level realitas
primordial saja adalah salah. Sebab realitas primordial saja menunjuk kepada situasi pra-
Indonesia, ketika suku-suku masih memiliki independensinya masing-masing. Sebelum
proklamasi kemerdekaan Indonesia. Tetapi ketika Indonesia didirikan sebagai satu negara, maka

realitas suku-suku itu hanyalah merupakan salah satu bagian saja dari ralitas Indonesia itu.

4 Th. Sumartana, Pluralisme Agama ditengah Krisis Orde Baru, Makalah yang disampaikan dalam Lokakarya (Ujung
Pandang: Interfidei, April 1999), 1-2
5 John A. Titaley, PGl dan LDKG: Menuju GKYE ..., 12

61



Bagian yang lainya adalah realitas nasional. Selama ini realitas nasional kurang diberi
perhatian oleh gereja. Padahal dalam kehidupan kekinian bangsa Indonesia, justru direalitas
nasional inilah sangat kuat pengaruhnya terhadap diri rakyat Indonesia (warga gereja). Pndidikan,
politik, ekonomi, hukum, demokrasi, undang-undang, informasi publik (media), pemerataan
pembangunan, keseimbangan pusat dan daerah dsb, adalah wujud dari realitas nasional itu.
Karenanya, salah satu cara untuk membela realitas primordial itu, adalah dengan jalan turut
merumuskan pula realitas nasional itu. Jika hal itu tidak dilakukan, maka kedudukan dan peran
realitas primordial lama kelamaan akan menjadi lemah, bahkan bisa hilang sama sekali.

Karena itulah, gereja-gereja di Indonesia harus mampu menempatkan dirinya secara
realistik dalam realitas total Indonesia. Realitas yang utuh yaitu realitas primordial dan realitas
nasional. Jika gereja hanya melayani realitas primordial saja, berarti gereja belum dapat menyapa
Indonesia itu secara utuh. Akibatnya, permasalahan yang timbul pada berbagai level, di mana saja

di republik ini pasti gereja sulit melakukan pendampingan dan advokasi.

IV. Beragama di Indonesia: Religiositas Baru

Mempersatukan masyarakat yang pluralistik seperti Indonesia menjadi satu bangsa yang
besar, bukanlah merupakan sesuatu yang mudah. Apalagi, mental suku-suku kerajaan tersebut
mengalami kerusakan akibat sistim penjajahan Belanda dan Jepang. Atribut kemajemukan itu
mengalami hentakan luar biasa, akibatnya sangat rentan terhadap dominasi dari siapapun.
Kenyataan inilah yang mempersulit untuk membicarakan persatuan.

Soekarno sebagai orang yang sudah mengalami transformasi pemikiran luar biasa di
zamannya, berhasil mempersatukan suku-suku bangsa (SARA) tersebut menjadi satu bangsa yang
besar, namanya Indonesia dengan perekat idiologi Pancasila dan UUD 1945 sebagai landasan
konstitusionalnya. Soekarno adalah orang yang sudah mengilhami paradigma pluralism dan
multiculturalism. Walaupun pencerahan tentang pemikiran seperti itu dapat dikatakan belum ada
(mungkin saja ada tetapi masih langkah) pada zaman itu.

Pancasila dengan sila Ketuhanan Yang Maha Esa, selama ini sudah dipahami sebagai sila
yang menjamin masing-masing umat beragama untuk menjalankan agamanya secara leluasa.
Dalam bahasa Soekarno di sidang BPUPKI itu: “Hendaknya negara Indonesia ialah negara yang

tiap-tiap orangnya dapat menyembah Tuhannya dengan cara leluasa. Segenap rakyat hendaknya

62



ber-Tuhan secara kebudayaan, yakni dengan tiada “egoisme agama”. Dan hendaknya negara
Indonesia satu negara yang ber-Tuhan!”®

Persoalannya, sampai di mana pemahaman seperti itu menginternalisasi pikiran dan hati
rakyat Indonesia? Lalu mewujudkan diri dalam aktualisasi kehidupan berbangsa dan bernegara.
Kita mengetahui bahwa pemahaman seperti ini tidak menyebabkan berhentinya peristiwa
pembakaran gereja-gereja, sulitnya mengurus ijin mendirikan rumah ibadah bagi umat tertentu,
sementara bagi umat yang lain dapat dengan bebas mendirikan rumah ibadah walau hanya
digunakan oleh sekelompok kecil orang saja. Persoalan batasan berpindah agama, Media dengan
siaran agama yang berlebih-lebihan dengan cara yang tidak menghormati kebebasan beragama
umat lainnya.

Salah satu persoalan yang menonjol yaitu berkembangnya paham religiositas yang
eksklusif: perasaan kuat menganggap kebenaran agama dan keyakinannya adalah mutlak, lalu
menganggap yang lain (diluar amaganya) itu tidak benar bahkan sesat. Demikian pula memahami
pluralisme agama sebagai sekedar pengakuan akan keberadaan,sikap ini hanya akan menciptakan
status quo. Tetapi kalau mengembangkan sikap yang inklusif-trasformatorik ini sangat membantu
dalam mengaktualisasi ke-Indonesia-an yang sejati. Karena menganggap dalam umat dan agama
yang lainpun ada kebenaran, dalam semua agama (termasuk agama sendiri) ada kelebihan dan
kelemahannya, namun dengan rendah hati selau siap berinteraksi, berdialog dan menerima
perbedaan masing-masing tanpa saling memaksakan.

Untuk menolog kita mencapai hal seperti itu, maka pemahaman terhadap sila pertama
dari Pancasila tidak bisa dilakukan di luar kerangka Pancasila itu sendiri. Untuk ituah Pancasila
harus dilihat dalam seluruh keberadaannya dengan pembukaan UUD 1945, cara ini
menghindarkan kita jatuh dalam sikap eksklusif.

Pertama, dalam mukadimah UUD 1945, Pancasila terdapat dalam alinea ke-4, dengan
demikian rumusan Ketuhanan Yang Maha Esa harus pula sebagai bagian dari seluruh teks
pembukaan. Dalam kaitan dengan itu, maka pernyataan yang berhubungan dengan Ketuhanan ini

dijumpai pula dalam alinea ke-3, dengan rumusan :Atas berkat rakhmat Tuhan Yang Maha Kuaasa

6 Saafroedin Bahar, Ananda B. Kusuma, Nanie Hudawati (ed), Risalah Sidang BadanPenyelidik Usaha-Usaha
Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) — Panitia Persiapan Kemerdekaan Indonesia (PPKI): 28 Mei 1945 — 22
Agustus 1945. Kata pengantar oleh Taufik Abdullah, (Jakarta: Sekretariat Negara Republik Indonesia, 1998),51

63



...”" Tuhan yang Maha Kuasa, yang Ketuhanannya itu Maha Esa adalah Tuhan yang disebut oleh
bangsa Indonesia dalam pembukaan UUD 1945 itu. Kalau Tuhan ini depahami sebagai Tuhan
yang diakui, disembah serta diyakini oleh bangsa Indonesia yang beragam agamanya itu, sebagai
bagian dari pernyataan bangsa Indonesia yaitu Tuhan bangsa Indonesia, maka di dalam konsep
Tuhan yang demikian itu, yang menyejarah dalam kehidupan bangsa Indonesia terletak dasar
religiositas bangsa Indonesia. Kalau religiositas ini dipahami dalam perspektif sejarah bangsa
Indonesia, sebagaimana yang ditunjukkan para pendiri bangsa, maka religiositas ini adalah
religiositas yang inklusif — transformatorik.®

Kedua, jika memahami konsep keadilan dalam Pancasila, mestinya makna keadilan itu
implisit terkandung dalam semua sila, bukan hanya untuk sila ke-2 dan ke-5 saja. Jadi konsep
keadilan dalam sila Ketuhanna Yang Maha Esa, yaitu adanya pengakuan, penghargaan dan
pemberlakuan serta perlindungan yang adil kepada semua agama yang ada di Indonesia, baik
agama yang sedikit umatnya ataupun agama yang banyak umatnya.

Para founding fathers and mothers telah menunjukkan sikap keterbukaan yang sangat
membanggakan bangsa ini. Dalam konteks pluralisme bangsa Indonesia, para pendiri bangsa telah
meunjukkan suatu religiositas yang memungkinkan bangsa ini telah lahir dengan landasan yang
sangat kokoh. Religiositas itu adalah religiositas inklusif — transformatorik. Inklusif karena ia tidak
meniadakan umat agama yang lain, akan tetapi mau menerima keberadaan umat agama yang lain
dalam kerangka kehidupan berkebangsaan Indonesia.

Konsep ke-Indonesa-an yang seperti inilah, yang membuat Indonesia dicatat dalam
sepanjang sejarah umat manusia menghadirkan agama Islam, Kristen dan Hindu dalam suasana
berdampingan dan kebersamaan yang membagi (shared). Yang notabene ke-3 agama tersebut
sebelumnya terbiasa hidup sendiri-sendiri dalam suasana yang mendapat perlakuan yang istimewa

(Islam di Arab, Kristen di Barat dan Hindu di India).

V. Otonomi Khusus di Aceh: Masih Utuhkan NKRI Dengan Pancasilanya.?

7 Harus dicatat bahwa kata Alah telah diganti dengan kata Tuhan berdasarkan usul Iketut Pudja Oka dari Bali yang
beragama Hindu dan sudah disetujui oleh PPKI. Ibid, 420.
8 Catatan bahan kuliah, mata kulia Indonesia menurut Indonesia, 2012 dari John A. Titaley dan Flip P.B. Litaay

64



Kasus otonomi kusus (OTSUS) di Aceh dengan pemberlakuan mutlak Syariat Islam
dalam kehidupan pemerintahan, kemasyarakatan dan dalam segala bidang, menunjukkan
kemenangan mutlak maindstream primordialisme atas maindstream nasionalisme. Bahkan kasus
otonomi kusus di Aceh mepertegas adanya “Negara dalam Negara”. Sebab di Aceh, Pancasila
bukalah menjadi satu-satunya idiologi, dan UUD 1945 bukanlah satu-satunya landasan
konstitusional. Di Aceh ada hukum syariat Islam, lalu ada juga Partai Politik lokal, ini meberi
isyarat yang kuat bahwa ada peluang Aceh berdiri menjadi satu negara, jika suatu saat Partai Lokal
menang dalam pemilu sampai 75 %, lalu mendapatkan pengakuan dari dunia Internasional.

Dalam frame berpikir seperti itu, maka sesungguhnya yang terjadi di Aceh itu merupakan
kondisi fatalisme bagi konsep Negara Kesatuan Republik Indonesis (NKRI), karena ini memberi
sinyal kuat bagi bubarnya negara Indonesia. Fenomena ini menunjukkan bahwa perjalanan potret
ke-Indonesia-an mengalami semacam gejala devergensi dan bukannya mengalami proses
konvergensi. Gerakan seperti itu sesungguhnya sangat berlawanan dengan semangat keinginan
para founding fathers and mothers yang telah meletakkan dasar berdirinya negara Indonesia yang

plural dan dapat dikatakan sebagai model negara yang modern.

Indonesia yang diproklamasikan tanggal 17 Agustus 1945, memang belum mempunyai
pengalaman hidup bersama dalam kesetaraan kemanusiaan satu terhadap yang lainnya. Akibatnya
tarik menarik antara realitas primordial dan realitas nasional bagi bangsa Indonesia masih
merupakan sesuatu yang sulit dihindari. Mental bangsa terjajah dan keterbelakangan, membuat
realitas primordial ini menjadi sangat peka terhadap segala macam bentuk dominasi. Dalam
konteks inilah mengatur hidup bersama itu bukanlah hal yang mudah. Sampai saat ini, polemik
tentang bentuk negara kesatuan atau federasi, rasanya belum hilang sama sekali. Bahkan model
pemerintahan otonomi daerah dan otonomi khusus dibeberapa daerah sekarang ini dapat dikatakan
sebagai model “new federasi.” Ada daerah di Indonesia yang memberlakukan hukum syariat Islam
dan partai politik lokal, seperti di Aceh, ironisnya justru restu itu datang dari pemimpin negara
Indonesia sendiri. Sesungguhnya kenyataan ini merupakan pengingkaran terhadap Pancasila dan
gugatan mutlak terhadap eksistensi Pancasila sebagai satu-satunya idiologi bangsa dan UUD 1945
sebagai satu-satunya landasan konstitusional kehidupan berbangsa.

Di era reformasi, bangsa Indonesia selalu diancam oleh bahaya aksi makar dan
disintegrasi bangsa, konflik yang terjadi di beberapa daerah bernuansa SARA, adanya gugatan

terhadap idiologi Pancasila dengan munculnya hukum syariat Islam di beberapa daerah, semakin

65



maraknya korupsi dan negara dililit hutang, persoalan lingkungan, perlawanan separatis di
beberapa daerah yang ingin merdeka lepas dari NKRI, dsb. Ini terjadi karena daerah-daerah sudah
lelah “taat” melayani pemerintah pusat selama ini, tidak terdistribusinya pembangunan secara adil

dan merata.

VI. Gereja-Gereja di Indonesia: “Anggur Baru Dalam Kirbat Yang Lama”

Indonesia merupakan negara pluralis, karena itu ia kaya dengan keragaman budaya,
agama, ras, etnik dsb. Keragaman itu sudah terayam dengan rapi dalam kehidupan masyarakat
sebelum negara Indonesia ada. Keragaman itu telah menjadi nilai-nilai kearifan lokal (local
wisdom) yang menjadi penyangga berdirinya bangunan bangsa Indonesia. Pluralitas itu sendiri
adalah ibu yang melahirkan negara Indonesia. Dalam fakta sosial seperti inilah gereja hidup
bersaksi dan melayani. Karena itu, gereja harus mampu mengembangkan konsep eklesiologi yang
mumpuni untuk menjawab pergumulan gereja hidup dalam konteks seperti Indonesia. Dapat
dikatakan bahwa struktur gereja yang ada selama ini, tidaklah memadai lagi untuk
dipertimbangkan sebgai satu-satunya konsep untuk menjawab pergumulan gereja di Indonesia,
sebab doktrin eklesiologi itu terlalu “kebarat-baratan.”

Pertanyaan penting yang perlu digumuli oleh gereja-gereja di Indonesia, ialah: apakah
gereja-gereja di Indonesia mempunyai landasan pemahaman teologis tentang Indonesia? Kalau
pertanyaan mendasar seperti ini belum diajukan, maka sangat meragukan keberhasilan gereja
melakukan perannya dalam level nasional menyikapi berbagai isu yang menyandera bangsa
ndonesia. Gereja-gereja di Indonesia tidak dapat berbuat maksimal bagi Indonesia jika gereja tidak
memiliki landasan teologis yang jelas tentang Indonesia. Kalau pertanyaan seperti ini tidak pernah
dan tidak dirasa perlu untuk diajukan, hal itu terjadi karena gereja menganggap biasa (taken for
granted) kenyataan Indonesia ini sebagai sesuatu yang sudah ada begitu saja (given). Cara pandang
seperti ini membuat gereja secara tidak sadar terperangkap dalam peneriamaan kenyataan sosial
secara tidak kritis. Akibatnya menerima begitu saja apa yang terjadi dalam kehidupan sosial
sebagai kenyataan memang harus demikian terjadi. Karena itulah , kehadiran dan signifkansi
kedudukan gereja sebagai mitra kerja Allah tidak nyata dalam kehidupan sosial Indonesia. Jangan
heran ketika gereja hanya berputar pada pemahaman diri sendiri, dan kaget ketika konteks sosial
beruba sangat cepat sekali, dan mendapatlkan diri gereja tidak siap untuk hidup dalam konteks

seperti itu.

66



Gereja-gereja di Indonesia dapat belajar dari pengalaman sejarah bangsa Indonesia. Di
masing-masing daerah ada kenyataan primordial, tetapi ada kekuatan nasional yang mengikat
seluruh kepentingan daerah-daerah (primordial) tersebut. Hal itu mesti menjadikan pengalaman
referensi bagi gereja-gereja memperkuat konsolidasi sosial gereja-gereja di Indonesia secara
nasional. Selama ini gereja-gereja di Indonesia, hanya mampu menojolkan identitas primordialnya
ketimbang identitas nasionalnya. Dari beberapa sinode yang ada di Indonesia, dari perspektif nama
gereja saja mempertegas bahwa gereja-gereja di Indonesia sangat primordialisme, misalnya:
Gereja Toraja, GMIT, GMIM, GPM, GPLB, GKI Irga, HKBP, GKJ dsb. Gereja-gereja merasa
lebih aman dengan identitas primordialnya dan mengabaikan mengisi perannya pada level identitas
nasional. Jika gereja terus melanjutkan sikap seperti itu, maka dalam perspektif ke-Indonesia-an,
gereja di Indonesia tidaklah lengkap, baru menjadi sebagian dan belum menjadi seluruhnya, utuh.

Gereja harus menyadari bahwa dirinya adalah bagian integral dari bangsa Indonesia,
bahkan tokoh-tokoh gereja pun banyak yang turut berjuang dan berperan sebagai founding fathers
and mothers bangsa. Oleh sebab itulah ketika Indonesia di proklamasikan, maka kedudukan gereja
dalam situasi seperti itu juga harus dipahami dalam perspektif baru. Gereja-gereja di Indonesia
perlu membangun spirit nasionalisme yang kuat untuk mempertahankan Negara Kesatuan
Republik Indonesia (NKRI), dengan Pancasila sebagai landasan idiologinya dan UUD 1945
sebagai landasan konstitusionalnya.

Peristiwa Proklamasi Kemerdekaan 17 Agustus 1945, lahirnya Pancasila dan UUD 1945,
merupakan kenyataan politik yang luar biasa, sebab mesti diyakini bahwa dalam proses tersebut
Tuhan berkarya. Karena itu, mestinya gereja-gereja di Indonesia melihatnya sebagai kenyataan
teologis. Kenyatan pilitik bangsa Indonesia itu pun telogis, karena disitupun Allah berkarya. John
Titalei mengatakan: “kalau Gus Dur mengatakan bahwa NKRI itu final, Pancasila dan UUD 1945
itu sangat Qur’ani, maka saya mengatakan juga NKRI itu final, Pancasila dan UUD 1945 itu sangat
Injili.”®

Menjadi sangat elok ketika gereja-gereja di Indonesia secara lembaga mampu tampil di
pentas nasional menjadi “kekuatan komunitas teladan”, misalnya dengan membentuk struktur
Gereja Kristen Yang Esa di Indonesia (GKYE). Jika hal itu mampu diwujudkan, maka gereja telah
melakukan dua hal yaitu, pertama: merupakan cara gereja mengungkapkan rasa syukurnya kepada

TUHAN atas anugerah-Nya turut campur tangan dalam perjuangan founding fathers and mothers

9 John A. Titaley , Catatan bahan kuliah Indonesia menurut Indonesia, 2012

67



bangsa Indonesia, sehingga Indonesia menjadi sebuah model negara modern. Kedua: merupakan
cara gereja menunjukkan komitmen nasionalisme kebangsaannya menghargai perjuangan
founding fathers and mothers bangsa.

Gereja-gereja mesti menyadari bahwa masalah yang dihadapi di daerah, sudah tidak bisa
diselesaikan sekedar pada level daerah saja. Kadang-kadang, bahkan mungkin sering masalah itu
justru bersumber dari pussat (level nasional). Jadi kalau kita tidak mempunyai struktur bergereja
yang mencakup pula struktur level nasional, kita tidak bisa menyelesaikan maslah itu. Inilah yang
dimaksut gereja tidak realistik. Tetapi ketika gereja-gereja di Indonesia membangun struktur
GKYE di Indonesia, ini menjadi momentum dibangunnya gereja yang kontekstual. Di sinilah kita
berbicara tentang gerakan oikumene sebagai bagian dari kontekstualisasi gereja. Jika ini dilakukan,
maka gereja-gereja di Indonesia bukan lagi: “Anggur baru dalam kirbat yang lama, melainkan

anggur baru dalam kirbat yang baru”.

VII. Catatan Penutup

Dalam konteks berbangsa dan bernegara, semua anak bangsa apapun latar belakangnya
harus taat dan setia kepada konsensus idiologi bersama, yaitu Pancasila. Ini merupakan general
will dari seluruh elemen anak bangsa. Idiologi pancasila harus dibela karena lahir dari konsensus
sakral para founding fathers and mothers bangsa dikukuhkan dengan pengorbanan darah (jiwa-
raga) para founding fathers and mothers, serta melalui legitimasi persidangan lembaga-lembaga
negara yang dihadiri oleh representasi agama, etnis, pulau, suku-bangsa, golongan dll yang ada di
Indonesia.

Sebagai bahan permenungan: apakah gunanya membuat Indonesia ini suatu Negara
Isalam (masyarakat Islam) atau suatu negara/masyarakat Kristen? Tuhan sudah memiliki banyak
sekali Negara Islam dan negara Kristen, bahkan imperium Kristen dan Imperium Islam. Apa yang
sudah dia dapati dari kenyataan-kenyataan itu? Perdamaian? Malah peperangan, bahkan
pembunuhan manusia atas nama Tuhan sebagaimana yang dikembangkan oleh para pengikut
agama-agama tersebut. Menyuburkan diskriminasi dan ketidakadilan manusia jauh lebih kejam
dari pada negara-negara yang bukan maindstream agama.

Hal ini terjadi karena di dalam diri hampir semua agama terkanduk bibit-bibit
diskriminasi yang sangat berbahaya. Bibit-bibit diskriminasi itu justru terdapat dalam konsep

kudus. Karena ada yang kudus, maka yang di luar kudus itu menjadi tidak kudus. Yang kudus itu

68



berhak atas hal-ha tertentu, diperlakukan istimewa dan sangat eksklusif, sementara yang tidak
kudus tidak mendapat perlakuan demikian. Akibatnya, terjadi diskriminasi. Apakah ini yang akan
dicapai dengan menjadi Indonesia? Hal ini sungguh amat jauh dan sama sekali tidak pernah
terlintas dalam pemikiran para founding fathers and mothers bangsa. Karena itulah gereja-gereja
di Indonesia terpanggil untuk melanjutkan perjuangan para founding fathers and mothers bangsa
dengan melawan segala bentuk diskriminasi anak bangsa, lalu memiliki rasa keadilan yang tinggi

memperjuangkan kesetaraan kemanusiaan di Indonesia.

69



DAFTAR KEPUSTAKAAN

Bahar,Saafroedin., Ananda B. Kusuma, Nanie Hudawati (ed), (1998), Risalah Sidang
BadanPenyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) — Panitia
Persiapan Kemerdekaan Indonesia (PPKI): 28 Mei 1945 — 22 Agustus 1945. Kata pengantar
oleh Taufik Abdullah, (Jakarta: Sekretariat Negara Republik Indonesia)

Catatan bahan kuliah, mata kuliah Indonesia menurut Indonesia, 2012 dari John A. Titaley dan
Flip P.B. Litaay

Darmaputera, Eka (ed), (1998), Konteks Berteologi di Indonesia: Buku Penghormatan Untuk HUT
ke-70 Prof. Dr. P.D. Latuihamallo, (Jakarta: BPK Gunung Mulia)

Litaay, Flip P.B., (2007), Pemikiran Sosial Yohanis Leimena tentang Dwi-Kewarganegaraan di

Indonesia. (Salatiga: Program Pascasarjana Sosiologi Agama UKSW)

Sumartana, Th. (1999), Pluralisme Agama ditengah Krisis Orde Baru, Makalah yang disampaikan
dalam Lokakarya (Ujung Pandang: Interfidei, April 1999)
Titaley, John A., (2013), RELIGIOSITAS DI ALINEA TIGA: Pluralisme, Nasionalisme dan

Transformasi Agama-agama, (Salatiga: Satya Wacana University Press)

70



71



