SUATU UPAYA KONTEKSTUALISASI

MAKNA PENDERITAAN YESUS DI TORAJA

Pdt. Yonathan Mangolo, S.Th., M.Th
yonathanmangolo@gmai.com

ABSTRAK

Pandangan masyarakat Toraja tentang kematian, berdeda dengan masyarakat pada umumnya.
Ketika seseorang mati dan belum dilaksanakan ritusnya ia di pandang belum mati tapi sakit (to
makula = orang yang sakit). Nanti ketika dilaksanakan ritusnya yaitu dilakukan aluk rambu solo’
barulah ia diangap mati. Dalam pelaksanaan ritus tersebut, semakin banya hewan yaitu Babi dan
Kerbau yang dikurbankan semakin mempercepat si mati untuk mengalami proses inkarnasi menjadi
dewa (membali puang). Kepercayaan pada Yesus sebagai To Membali Puang merupakan
pengakuan akan pentingnya menyadari kepelbagaian budaya, yang pada giliranya memerlukan
kehadrian teologi lokal. Keanekaragaman konteks yang tentunya pula menghasilkan
keanekaragaman persoalan, tentu tak lagi mungkin dijawab dengan sebuah teologi yang bersifat
umum. Karena itu, gereja harus bisa melupakan cita-cita akan keseragaman teologi dan sebaliknya
menerima kehadiran teologi yang bersifat umum. Karena itu, gereja harus bisa melupakan cita-cita
akan keseragaman teologi dan sebaliknya menerima kehadiran teologi yang beraneka ragam. Tak
ada satu pun yang dapat dinyatakan benar untuk seluruh tempat dan waktu, melainkan yang ada
ialah teologi yang punya makna pada satu tempat atau waktu tertentu. Budaya dan perilaku hidup
masyarakat Toraja tak mungkin dinilai dengan obyektif jika dilakukan dari perspektif budaya barat.
Disamping itu, kehidupan masyarakat Toraja akan sulit untuk didinamisir dengan nilai dan
pandangan hidup yang asing di telinga mereka. Jika hal semacam ini dipaksakan, maka teologi
tersebut tidak akan pernah menajdi milik masyarakat Toraja. Karena itu, tulisan ini merupakan
jawaban terhadap kontekstualisasi teologi.

Kata Kunci: Kontekstuaisasi, Penderitaan, Yesus, Toraja

PENDAHULUAN
Latar Belakang

Uraian tentang kematian dalam pandangan masyarakat Toraja dan kematian Yesus menurut
Injil Yohanes, telah memperlihatkan sejumlah titik temu diantar keduanya. Meskipun juga
ditemukan beberapa perbedaan, numun sejumlah titik temu diantara keduanya dapat menjadi dasar
dari dialog yang lebih intensif antara kedua pandangan tersebut, khusunya dalam membangun
sebuah kristologi yang berakar pada budaya masyarakat Toraja. Titik temu yang dimaksudkan di
sini adalah upaya untuk melihat peristiwa kematian Yesus menurut injil Yohanes dalam kaitannya

dengan pandangan masyarakat Toraja tentang kematian. Sedangkan perbedaan-perbedaan yang ada

16



tentunya dapat menjadi dasar bagi suatu upaya transformasi budaya, khususnya yang terkait dengan
pelaksanaan aluk rambu solo’.

Makna dari transformasi budaya yang dimaksudkan disini hampir serupa dengan
pandangan Richard Niebuhr, di mana seperti yang juga dijelaskan oleh Singgih, terdapat unsur
penerimaan sekaligus penolakan terhadap suatu budaya. Sikap transformatif ini di pilih sesuai
dengan realita perjumpaan Yesus dengan budaya aluk rambu solo’, dimana persamaan dan
perbedaan antara keduanya sama-sama ada.* Dengan kata lain, sekiranya hasil perjumpaannya tidak
demikian, maka sikap yag dipilih tentu saja akan berbeda pula. Namun sehubungan dengan
perjumpaan tersebut, apa yang dipahami sebagai gambaran Yesus harus dipahami secara lebih luas.
Pemahaman tengtang Yesus akan diperjumpakan dengan budaya, adalah tidak terlepas dari
pertolongan budaya yang ikut menjelaskan sisi lain dari wajah Yesus yang belum begitu jelas.?
Kematian yang bukan malapetaka

Titik temu yang pertama adalah pandangan tentang kematian sebagai suatu hal yang tidak
senantiasa harus dilihat sebagai penderitaan atau malapetaka. Dikatakan demikian, sebab kedua
pandangan tersebut melihat peristiwa kematian sebagai suatu proses yang memang harus dilalui
oleh setiap manusia, sebagai konsekuensi dari kehidupan mereka di dunia. Kesempurnaan mereka
sebagai seorang manusia justru nyata lewat peristiwa ini. Pandangan seperti ini tidak jauh berbeda
dengan pandangan masyarakat Afrika, yang memang menempatkan peristiwa kematian bersama
dengan kelahiran sebagai bagian dari rites de passage.?

Yesus tentu tidak luput dari pandangan seperti ini. Berbagai keajaiban yang Yesus yang
lakukan dan yang disertai pula dengan kedekatan hubungan-Nya dengan sang Bapa, bukanlah
sebuah hal yang harus membuat kemanusiaan Yesus dilihat sebagai suatu hal yang semu.
Kematian-Nya di kayu salib memperlihatkan bahwa di mata masyarakat Toraja la sungguh-
sungguh seorang manusia.

Yang agak berbeda adalah penjelasan Injil Yohanes tentang maksud yang ada di balik
proses tersebut, yang mana hanya dibatasi pada orang-orang tertentu saja. Injil Yohanes lebih jauh
menjelaskan maksud bagi peristiwa kematian Yesus, yaitu kematian sebagai suatu proses yang
harus dialami sebelum berbuah (Yoh 12:24). Demikian pula bagi Lazarus dan Petrus, dimana
kematian mereka dipandang akan membawa kemuliaan bagi Allah (11:4, 6; 21:19). Namun,
pemberlakukan untuk setiap peristiwa kematian manusia. Injil Yohanes tidak berbicara tentang
kematian manusia secara umum, melainkan berbicara tentang kematiab Yesus dan para pengikut-

Nya.

1 Richard Nieburh, Kristus dan Kebudayaan (Jakarta: Petra ,n.d.), 222,266. Bnd. E.G. Singgih, Berteologi Dalam
Konteks, (Jakarta: BPK-GM/Yogyakarta: Kanisius,2000), 39-40

2 Anton Wessels, Memandang Yesus, (Jakarta: BPK-GM, 2001), 154

3 Ibid, 93

17



Namun sehubungan dengan hal tersebut, dari sudut pandang budaya Toraja, tetap tidak ada
hambatan untuk melihat peristiwa kematian Yesus sebagai sesuatu yang memang harus terjadi guna
mencapai maksud tersebut. Dengan kata lain, kematian Yesus sebagai suatu yang memang harus
dilalui, dapat diterima dengan baik oleh masyarakat Toraja. Kematian Yesus bukanlah suatu
bencana atau malapetaka, dan karena itu la juga bukan korban yang mengalami penderitaan.

Meski demikian, seperti yang terdengar lewat umbating (ratapan) dalam upacara aluk
rambu solo’, kematian Yesus tidak berarti tidak ditangisi. Dari perspektif budaya Toraja, kematian
Yesus juga membawa kesedihan bagi orang-orang yang ditinggalkan, sebab kematian telah
memisahkan Yesus dari kehidupan bersama kaum kerabat-Nya di dunia. Oleh Yesus, idealnya
adalah jika para murid sungguh mengasihi Yesus dan memahami rencana dibalik kembalinya
Yesus pada Bapa, maka para murid harusnya bersukacita (14:28). Namun Yesus juga sangat
realistis dalam memahami perasaan mereka dengan mengatakan akan adanya rasa dukacita dari
orang-orang yang la tinggaalkan saat peristiwa kematiaanNya (16:20). Yesus pun bahkan tidak
luput dari kesedihan seperti ini. Meskipun la menyadari baik makna dari peristiwa kematian
Lazarus (11:4,6). Yesus ternyata tetap saja merasakan kesedihan hingga menangis (1:33-36).
Kematian dan peran llahi

Sehubungan dengan pandangan tentang kematian sebagai suatu proses yang harus dilalui,
juga terlihat adanya titik temu lainnya, yakni adanya campur tangan ilahi dalam peristiwa tersebut.
Dalam hal ini, proses kehidupan yang berlansung dalam alam semesta ternyata berjalan beriringan
dengan kehendak yang ilahi. Dari sudut pandang budaya Toraja, kematian Yesus sulit untuk
keinginan yang munculnya hanya dari dalam diri Yesus pribadi, tanpa adanya peran yang ilahi
dibalik itu, pandangna masyarakat Toraja yang melihat campur tangan para leluhur yang telah
beralih menjadi dewa dalam kematiaan seseorang, menjadi dasar bagi hal tersebut.

Pemahaman ini memiliki kesejajaran dengan narasi Injil Yohanes, yang juga
memperlihatkan adanya campur tangan Bapa dalam peristiwa kematia Yesus. Tokoh Bapa sendiri
yang secara langsung hanya muncul sekali, yakni lewat suara dari langit (12:28), memang tidak
secara terang-terangan mengatakan bahwa la menghendaki kematian Yesus. Namun tanggapan-
Nya terhadap seruan Yesus, yakni tentang kesedihan Bapa untuk segera memuliakan Yesus (yang
harus diwujudkan lewat peristiwa kematian) adalah wujud peran Bapa dalam peristiwa tersebut.
Dengan kata lain, masih kurang ditegaskan bahwa rencana tersebut muncul dari Bapa, setidaknya
Bapa berkenan dengan rencana tersebur.

Campur tangan Bapa yang lebih jelas dikemukakan oleh Yesus, tokoh yang memang
memahami dengan baik rencana sang Bapa. Dalam peristiwa penangkapan-Nya di taman

Getsemani, Yesus mengatakan, bahwa cawan (simbol kematian) yang akan diminum-Nya adalah

18



pemberian Bapa (18:11). Demikian pula saat Yesus berada di hadapan Pilatus. Kepada Pilatus,
Yesus menjelaskan bahwa kuasa yang diberikan pada Pilatus adalah berasal dari ‘atas’ (19-11).
Yesus memang memahami rencana Bapa dengan baik dan mengetahui maksud di balik peristiwa
kematian-Nya di kayu salib. Akan tetapi ini tidak berarti bahwa peristiwa di kayu salib adalah
kehendak diri-Nya sendiri.

Kematian dan Kehidupan bersama Bapa

Titik temu lainnya ialah mengenai peristiwa kematian yang membawa seseorang ke tempat
asalnya. Kehidupan manusia yang oleh budaya Toraja diyakini bermula di langit bersama dengan
para dewa, kini dilanjutkan kembali setelah peristiwa kematian. Kematian Yesus pun dapat
dipahami seperti ini. Kematian Yesus di kayu salib bukanlah akhir dari kehidupannya, melainkan
bagian dari sebuah perjalanan kehidupan dalam arti yang lebih luas. Melalui peristiwa kematian,
kehidupan Yesus dahulu bersama Bapa dapat dilanjutkan kembali di tempat Bapa berdiam.
Kematian-Nya di kayu salib adalah jalan yang membawa-Nya kembali kepada Bapa.

Proes kembali kepada Bapa sendiri merupakan hal yang penting dalam rangkaian
kehidupan Yesus. Dalam perjumpaan-Nya dengan Maria Magdalena di kubur, la melarang Maria
meyentuh-Nya sebab la belum pergi pada Bapa. Bahkan oleh Yesus, satu-satunya berita yang harus
disampaikan oleh Maria kepada para murid, ialah bahwa Yesus akan pergi pada Bapa (20:17).

Kembalinya Yesus pada Bapa tidak berarti, bahwa selama hidup-Nya di dunia la tidak
pernah berhubungan dengan Bapa. la pernah berseruh pada Bapa dan Bapa mendegar, serta
langsung memberikan jawaban (12:18). la berkomunikasi lewat doa dan mengajukan permohonan-
permohonan pada Bapa (17: 1-26). Hal ini memiliki kesejajaran dengan pandangan manusia Toraja
tentang kehidupan mereka di dunia. Meskipun sadar, bahwa para dewa berdiam di langit, tidak
berarti mereka lepas dari hubungan dengan para dewa tersebut. Melalui ritus-ritus yang
dilaksanakan, baik dalam aluk rambu solo, maupun aluk rambu tuka’, mereka berhubungan dengan
yang ilahi, sambil meminta petunjuk dalam menjalani kehidupan dalam Injil Yohanes, juga dapat
dipahami seperti ini. Berbagai aktivitas yang dilakukan Yesus dalam kehidupan-Nya di dunia
adalah salah satu wujud dari hubungannya dengan sang Bapa. Pekerjaan yang dikerjakan-Nya di
dunia adalah berasal dari sang Bapa yang telah mengutus Dia ke dalam dunia dan bukan
merupakan kehendak Yesus sendiri (6:38).

Proses kembalinya Yesus kepada Bapa, bukan berarti tidak bermakna bagi kehidupan
manusia. Seperti yang juga dipahami dalam budaya Toraja, proses kembali ke dunia asal adalah
bagian dari persiapan untuk melanjutkan kehidupan bersama di alam mitis, kehidupan yang
menjadi bagian akhir dari siklus einmalig perjalanan kehidupan manusia Toraja. Oleh karena itu,

kembaliNya kepada Bapa dapat dipandang sebagai jaminan bagi manusia akan kehidupan kekal,

19



dimana terjalin persekutuan bersama dengan Yesus dan juga sang Bapa. Seperti yang dikatakan
Yesus, bahwa kepergianNya kepada Bapa adalah dalam rangka mempersiapkan tempat bagi para
murid. Karena itu kepergianNya kepada Bapa tidak boleh diartikan sebagai pentingnya membangun
keselarasan di antara dua alam kehidupan yang memiliki kontonuitas.

Soterilogi Yesus To Membali Puang

Setiap masyarakat tentu memiliki pandangan tentang soteriologi, meskipun hal tersebut
kadangkala masih samar-samar. Masyarakat Torajapun demikian. Konsep penyelamatan yang
tercermin lewat ritus Aluk Rambu Solo’ mislanya, amat menghubungkan keselamatan dengan
kehidupan kekal yang sejahtera di dunia mitis. Dunia mitis adalah tujuan akhir dari perjalanan
kehidupan setiap manusia dan karena itu kehidupan di sana harus diupayakan sebaik mungkin.

Namun demikian, ini tidak berarti bahwa kehidupan di dunia sekarang adalah tidak
penting. Seperti yang sudah dijelaskan sebelumnya, bahwa dunia mitis adalah duplikat dari dunia
sekarang, sehingga wujud kehidupan di dunia mitis juga akan sangat ditentukan oleh wujud
kehidupan di dunia kini. Antara dunia kini dan dunia mitis terjalin suatu hubungan komunitas dan
bukan suatu hubungan perubahan yang kualitatif. Karena itu, keselamatan bukan soal nanti,
melainkan merupakan hal yang harus diupayakan sejak dari kini, yakni sepanjang kehidupan di
dunia kini. Keselamatan bukan suatu hal yang bisa diperoleh dengan seklai jadi dalam satu waktu
dan dnegan satu tindakan, melainkan melalui suatu proses yang memakan waktu sepanjang
kehidupan manusia.

Kesejahteraan manusia di bumi amat di tentukan oleh kemampuan mereka menjalankan
aluk dengan sempurna. Apakah ini berarti, bahwa manusia dapat menyelamatkan dirinya sendiri?
Tentu tidak. Dikatkan demikian, sebab aluk yang harus dijalankan oleh manusia tak bisa dikenal
tanpa kemampuan yang llahi untuk memberikan dan menjabaarkan aluk tersebut. Manusia bisa saja
melanggar aluk perkawinan membuat mereka tertimpa hukuman. Perkawinan antara dua orang
bersaudara, yakni dari Londong Dirura sendiri, ternyata bertentangan dengan aluk, sehingga
mereka pun mendapat hukuman dari Puan Matua.*

Soteriologi dari Yesus sang To Membali Puang juga dapat dipahami dalam terang
pengenalan manusia terhadap aluk. Seperti yang terungkap dalam litani aluk bua’ dilaksanakan,
peran dari To Membali Puang adalah menjabarkan dan menguraikan aluk bagi manusia.® Karena

itulah mata manusia senantiasa harus tertuju pada Yesus yang tersalib, sebab disanalah Yesus

4 Hetty Nooy Palm, The Sa’dan Toraja: A Study of Their Social Life and Religion, (Netherland: The Hague-Martinus
Nijhoff, 1979), 159-161: Sebenarnya Londong Dirura sempat memerintahkan hambanya untuk pergi bertanya
pada Puang Matua tentang hal tersebut. Akan tetapi para hambanya ternyata tidak pergi mengahadap Puan Matua
5 ].B. Banawiratma, Yesus Sang Guru, (Yogyakarta: Kanisius, 1977), 115: Di sini terdapat pula kesejajaran dengan
peran Yesus sebagai Guru yang memberikan pengajaran demi keselamatan manusia.

20



meraih puncak kemuliaan-Nya sebagai To Membali Puang. Yang terlihat pada kayu salib bukanlah
Yesus yang kesakitan dan tak berdaya, melainkan Yesus yang sedang memancarkan terang
kemuliaan-Nya yang mampu memperlihatkan jalan bagi manusia untuk tiba pada keselamatan.

Karya penyelamatan Bapa dalam diri Yesus sang To Membali Puang adalah kesediaan-Nya
memberikan jalan dan petunjuk bagi manusia untuk menjalani hidupnya. Yesus yang mati pada
kayu salib adalah uluran tangan Allah bagi manusia yang berada dalam realita ketidakmampuan
mereka untuk mengenal-Nya. Dalam hal ini jelas, bahwa “sola gracia” tak hanya harus dipahami
sebagai ungkapan yang terwujud lewat penghapusan segala dosa manusia, seperti yang terxermin
dalam konsep penebusan oleh kematian Yesus. Dikatakan demikian, sebab uluran tangan Allah
melalui Yesus sang To Membali Puang juga merupakan anugerah bagi manusia yang memiliki
keterbatasan.

Penghakiman adalah hal yang hadir beriringan dengan karya penyelamatan Allah dalam
Yesus sang To Membali Puang. Hanya saja, penghakiman ini haruslah dilihat sebaga konsekuensi
dari karya penyelamata Allah dalam Yesus Kristus. Karya penyelamatan tetaplah menjadi misi
utama Allah (12:47).° Penetapan Yesus sebagai pengurai dan penjabar aluk bagi manusia telah
mengharuskan setiap manusia untuk mengarahkan matanya pada Yesus. Hal ini berarti, bahwa
penolakan untuk melihat pada Yesus yang tersalib sama saja dengan membiarkan diri berada dalam
ketidaktahuan aluk, ketidaktahuan akan kehendak Allah. Penolakan terhadap Yesus yang adalah
terang berarti membiarkan diri berjalan dalam kegelapan yang membawa pada kebinasaan. Dalam
hal ini jelas, bahwa sikap manusia sendirilah yang membawa mereka pada penghakiman.’ Karya
penyelamatan melalui salib Yesus tidak secara langsung menyelesaikan seluruh persoalan manusia,
sebab dari manusia sendiri diminta kesediaan untuk menyambut uluran tangan Allah tersebut.

Dalam konsep soteriologi di atas, adakah tempat untuk istilah pengampunan? Tentu saja
ada, sebab Injil Yohanes yang menjadi dasar bagi kristologi ini pun berbicara tentang penghapusan
dosa dunia.
Yesus Sang To Membali Puang : Upaya Mencari Keseimbangan

Kristologi Yesus sang To Membali Puang merupakan merupakan kristologi yang dibangun
di atas peristiwa kematian Yesus di kayu salib. Dari sisi ini kristologi tersebut mungkin dapat
disebut pula sebagai teologi cruses, yakni yang menempatkan peristiwa salib sebagai pusat dari
karya penyelamatan Allah. Hanya saja, salib yang menjadi pusat teologi di sini tidak dilihat sebagai
suatu kehinaan dan peninggian Yesus dan sekaligus puncak pernyataan Allah kepada umat

manusia. Peristiwa di bukit Kalvari juga bukan lagi suatu kekelaman, tetapi justru saat dimana

6 Tom Jakobs, Imanuel, Perubahan dalam Perumusan Iman akan Yesus Kristus, (Yogyakarta: Kanisius, 2000), 91.
bnd. Wessel, Memandang, 105-106: hal mirip dengan salah satu Kristologi masyarakat Afrika yang juga
mengidentifikasi Yesus sebagai leluhur mereka, yakni Nana, leluhur yang berperan sebagai hakim.

77 Bnd. Singgih, Berteologi, hlm. 149:..,, setiap orang bertanggung jawab atas keputudannya sendiri

21



kasih kemuliaan Allah dinyatakan.

Semua ini pada akhirnya menuntun segenap orang percaya di Toraja memberi perhatian
yang lebih terhadap peristiwa Jumat Agung. Jumat Agung nampaknya bukan lagi untuk diperingati
sebagai suatu tragedi, tetapi juga dirayakan dengan sukacita dan syukur karena anugerah
penyelamatan Allah yang ingin dikenal oleh manusia, sudah nyata di kayu salib. Memberi
perhatian yang lebih pada peristiwa kematian Yesus, tentu tidak berarti lantas meninggalkan dan
menolak secara ekstrem iman pada Yesus yang bangkit. Sejak dari awal dijelaskan, bahwa
kristologi ini hanyalah untuk mengimbangi dan sekaligus melengkapi pandangan yang sudah ada
sebelumnya, dimana peristiwa kebangkitan amatlah mendominasi iman pada Yesus Kristus.

Kematian yang menjadi dasat dari kristologi ini merupakan peristiwa sejarah sangat
manusiawi. Karena itu bisa saja pandangan ini digolongkan sebagai kristologi dari bawah,
kristologi yang berupaya memahami Yesus dari realitas kehidupan-Nya sebagai manusia. Ciri khas
kristologi dari atas yang enggan menerima peristiwa kematian Yesus dan cenderung mendekati
Yesus sebagai Allah dari Allah, tentu mendukung penggolongan ini. ® Demikian pula dengan
implikasi dari pandangan tersebut yang menjadikan Yesus sebagai bagian dari keluarga besar
masyarakat Toraja, tentulah mencerminkan dimensi keberadaan Yesus yang amat manusiawi.
Karena itu pula kecenderungan untuk menilai kristologi Injil Yohanes sebagai kristologi dari atas
yang cenderung mengabaikan dimensi kesejajaran dari Yesus ternyata tidak sepenuhnya benar.®
sebagaimana yang dibahas oleh Banawiratma dalam bukunya  Yesus Sang Guru”, Injil Yonahes
justru memberi perhatian yang besar pada kehidupan Yesus di dunia.'®

Namun demikian di sini lain sesungguhnya kristologi ini pun tak kurang mengungkapkan
dimensi llahi Yesus. Misalnya yang tercermin dari istilah To Membali Puang itu sendiri dan relasi
antara Yesus dan Sang Bapa. Karena itu tak berlebihan jika dikatakan, bahwa di dalam kristologi
ini pun sudah terdapat upaya untuk menyeimbangkan dua sisi tersebut. Sehubungan dengan itu,
penulis setuju dengan Singgih, bahwa kristologi yang ideal adalah yang memberi keseimbangan
bagi dua sisi tersebut. Kalaupun dalam tulisan ini dimensi kemanusiaan Yesus mungkin sedikit
lebih menonjol, maka itu tidak lain merupakan tanggapan atas dominannya sifat keilahian itu
dinyatkan selama ini, dan bukan suatu untuk menjatuhkan sikap pada sisi sisi ekstrim yang
lainnya.'!

Pandangan Singgih terhadap keautentikan sebuah teologi kontekstual juga patut

8 C. Groenen, “ Kristologi dan Allah Tritunggal (I)” dalam Banawiratma (ed), Kristologi dan Allah Tritunggal
(Yogyakarta: Kanisius, 1986), hlm. 32; Nico Syukur Dister, Kristologi (Yogyakarta: Kanisius, 1987),hlm. 29,33.
9 Ibid, 31

10 Banawiratma, Gurum, 77, 99-100
11 Singgih, berteologi, 247

22



diperhadapkan dengan kristologi tersebut diatas. Pandangan yang disebutnya sebagai pandangan
pasca Richard Niehbur menambahkan satu patokan bagi suatu teologi kontektual yang tepat, yakni
kemampuan teologi tersebut untuk berpihak pada rakyat. Teologi kontekstual bukan hanya sebatas
teologi yang diperjuangkan dengan budaya, tetapi teologi yang mampu membangkitkan solidaritas
dan berlarasa untuk menolong dan memberdayakan rakyat. Karena itu juga sebaliknya, teologi
yang hanya mempertebal tembok pemisah dalam masyarakat, memerosotkan solidaritas dan
belarasa, serta memperkokoh status quo, bukanlah teologi kontekstual yang tepat.*2

Pandangan Yesus sang To Membali Puang kiranya berada dalam lingkungan teologi
kontekstual yang dimaksudkan oleh Singgih. Dalam perjumpaannya dengan budaya barat,
kristologi tersebut telah mengangkat derajat budaya Toraja sebagai budaya yang juga mampu
menolong untuk memperlihatkan sisi lain dari wajah Yesus yang selama ini masih belum jelas.
Budaya Toraja, khususnya aluk rambu solo’, tidak lagi harus dicap budaya kafir yang harus
ditinggalkan, tetapi justru dipakai untuk mejelaskan Injil bagi masyarakat Toraja. Keterikatan
gereja dengan budaya barat yang selama ini begitu kuat, perlahan-lahan dikendorkan. Di sini tugas
gereha menajdi jelas, yakni bukan untuk mendatangkan Yesus ke Toraja, tetapi justru mencari dan
menemukan wajah Yesus dalam kehidupan masyarakat Toraja. ** Kedatangan Yesus pada
perempuan Samaria bukanlah atas prakarsa para murid, melainkan atas inisiatif diri-Nya sendiri.
Gereja dalam hal ini perlu bersikap seperti para mudir yang datang menjumpai Yesus, namun tentu
tidak perlu lagi disertai dengan keheranan (4:27).

Selain itu, dalam kaitannya dengan relasi kehidupan di dalam masyarakat Toraja sendiri,
wujud etis dari kristologi tersebut adalah suatu keberpihakan pada rakyat kecil. Meskipun tidak
secara revolusioner dan terang terangan menghendaki penghancuran tembok-tembok strata sosial
dalam masyarakat , minimal kristologi tersebut mampu menghadirkan norma baru dalam
pelaksanaan aluk rambu solo’, yakni karya dan pelayanan bagi sesama sebagai dasar bagi
penghormatan dan kasih dari masyarakat sekitar, melainkan ditentukan oleh karya mereka bagi
masyarakat. Dalam hal ini, penghormatan besar dalam aluk rambu solo’ adalah hal yang terbuka
untuk diberikan bagi semua orang, termasuk orang-orang yang kecil dan miskin sekalipun.
Kedudukan sebagai Tuan dan Guru tidak mesti diperuntukan bagi lapisan tertentu dalam
masyarakat, melainkan juga terbuka bagi semua pihak yang mampu melayani dan berkorban bagi
sesamanya. Disini terlihat, bahwa budaya Toraja tentu punya makna yang dalam, namun seringkali
perlu dimurnikan dari berbagai mantranya yang diam-diam bersifat merusak.**

Kepercayaan pada Yesus sebagai To Membali Puang juga merupakan pengakuan akan

12 E.G. Singgih, Iman dan Politik dalam Era Reformasi di Indonesia, (Jakarta: BPK-GM, 2000), 75

13 Michael Amaladoss, “Pluralisme Agama-agama dan Makna Kristus” dalam R.S. Sugirtharajah, (ed), Wajah Yesus
di Asia (Jakarta: BPK-GM, 1996), 162

14 Stephen B. Bevans, Model-model Teologi kontekstual jld. 1, (Maumere: LPBA], 2000), 46-47

23



pentingnya menyadari kepelbagaian budaya, yang pada giliranya memerlukan kehadrian teologi
local. Keanekaragaman konteks yang tentunya pula menghasilkan keanekaragaman persoalan, tentu
tak lagi mungkin dijawab dengan sebuah teologi yang bersifat umum. Karena itu, gereja harus bisa
melupakan cita-cita akan keseragaman teologi dan sebaliknya menerima kehadiran teologi yang
bersifat umum. Karena itu, gereja harus bisa melupakan cita-cita akan keseragaman teologi dan
sebaliknya menerima kehadiran teologi yang beraneka ragam.* Tak ada satu pun yang dapat
dinyatakan benar untuk seluruh tempat dan waktu, melainkan yang ada ialah teologi yang punya
makna pada satu tempat atau waktu tertentu.*® Budaya dan perilaku hidupmasyarakat Toraja tak
mungkin dinilai dengan obyektif jika dilakukan dari perspektif budaya barat. Disamping itu,
kehidupan masyarakat Toraja akan sulit untuk didinamisir dengan nilai dan pandangan hidup yang
asing di telinga mereka. Jika hal semacam ini dipaksakan,maka teologi tersebut tidak akan pernah

menajdi milik masyarakat Toraja.

DAFTAR PUSTAKA

1. Amalados, Michael, “ Pluralisme Agama-Agama dan Makna Kristus” dalam R.S.
Sugirtharajah (ed.) Wajah Yesus di Asia ( Jakarta: BPK-GM, 1996).

2. Banawiratma, J.B., Yesus Sang Guru ( Yogyakarta: Kanisius, 1997).

3. Bevans, Stephen B, Model-model Teologi Kontekstual Jid. | ( Maumere: LPBAJ,
2000)

4. Groenen, C., “Kristologi dan Allah Tritunggal (1) dalam Banawitratma (Ed.),
Kristologi dan Allah Tritunggal ( Yogyakarta: Kanisius, 1986).

5. Jakobs, Tom, Imanuel: Perubahan dalam perumusan Iman akan Yesus Kristus
Yogyakarta: Kanisius, 2000).

6. , “Teologi yang Eklesial dan Kultural” dalam Budi Susanto (ed.), teologi
dan Praksis Komunitas Post Modern Yogyakarta: Kanisius, 1994).

7. Nierbuhr, richard, Kristus dan Kebudayaan ( Jakarta: Petra Jaya, n.d.).

8. Nooy-Palm, Hetty, the Sa’dan — Toraja: A Study of Social Lifa and Religion I (Leiden:
Koninklijk Institut voor Taal-, Land-en VVolkenkunde, 1986).

9. Singgih, E.G., Berteologi Dalam Konteks (Jakarta :BPK-GM/ Yogyakarta: Kanisius,
2000

10. , Iman dan Politik dalam Era Reformasi di Indonesia (Jakarta: BPK-GM,
2000)

15 Tom Jakobs, Teologi yang Eklesial dan Kultural” dalam Budi Susanto, (ed) Teologi dan Praktis Komunitas Pst
Modern, (Yogyakarta: Kanisisu, 1994), 53.
16 Bevans, Model, 8.

24



11. Wessels, Anton, Memandang Yesus ( Jakarta: BPK- GM, 2001)

25



26



