
16 

 

SUATU UPAYA KONTEKSTUALISASI 

MAKNA PENDERITAAN YESUS DI TORAJA 
                    Pdt. Yonathan Mangolo, S.Th., M.Th 

                                   yonathanmangolo@gmai.com 

  

 

ABSTRAK 

Pandangan masyarakat Toraja tentang kematian, berdeda dengan masyarakat pada umumnya. 

Ketika seseorang mati dan belum dilaksanakan ritusnya ia di pandang belum mati tapi sakit (to 

makula = orang yang sakit). Nanti ketika dilaksanakan ritusnya yaitu dilakukan aluk rambu solo’ 

barulah ia diangap mati. Dalam pelaksanaan ritus tersebut, semakin banya hewan yaitu Babi dan 

Kerbau yang dikurbankan semakin mempercepat si mati untuk mengalami proses inkarnasi menjadi 

dewa (membali puang). Kepercayaan pada Yesus sebagai To Membali Puang merupakan 

pengakuan akan pentingnya menyadari kepelbagaian budaya, yang pada giliranya memerlukan 

kehadrian teologi lokal. Keanekaragaman konteks yang tentunya pula menghasilkan 

keanekaragaman persoalan, tentu tak lagi mungkin dijawab dengan sebuah teologi yang bersifat 

umum. Karena itu, gereja harus bisa melupakan cita-cita akan keseragaman teologi dan sebaliknya 

menerima kehadiran teologi yang bersifat umum. Karena itu, gereja harus bisa melupakan cita-cita 

akan keseragaman teologi dan sebaliknya menerima kehadiran teologi yang beraneka ragam. Tak 

ada satu pun yang dapat dinyatakan benar untuk seluruh tempat dan waktu, melainkan yang ada 

ialah teologi yang punya makna pada satu tempat atau waktu tertentu. Budaya dan perilaku hidup 

masyarakat Toraja tak mungkin dinilai dengan obyektif jika dilakukan dari perspektif budaya barat. 

Disamping itu, kehidupan masyarakat Toraja akan sulit untuk didinamisir dengan nilai dan 

pandangan hidup yang asing di telinga mereka. Jika hal semacam ini dipaksakan, maka teologi 

tersebut tidak akan pernah menajdi milik masyarakat Toraja. Karena itu, tulisan ini merupakan 

jawaban terhadap kontekstualisasi teologi. 

 

Kata Kunci: Kontekstuaisasi, Penderitaan, Yesus, Toraja 

 

 

 

 

 

PENDAHULUAN 

        Latar Belakang  

 

 Uraian tentang kematian dalam pandangan masyarakat Toraja dan kematian Yesus menurut 

Injil Yohanes, telah memperlihatkan sejumlah titik temu diantar keduanya. Meskipun juga 

ditemukan beberapa perbedaan, numun sejumlah titik temu diantara keduanya dapat menjadi dasar 

dari dialog yang lebih intensif antara kedua pandangan tersebut, khusunya dalam membangun 

sebuah kristologi yang berakar pada budaya masyarakat Toraja. Titik temu yang dimaksudkan di 

sini adalah upaya untuk melihat peristiwa kematian Yesus menurut injil Yohanes dalam kaitannya 

dengan pandangan masyarakat Toraja tentang kematian. Sedangkan perbedaan-perbedaan yang ada 



17 

 

tentunya dapat menjadi dasar bagi suatu upaya transformasi budaya, khususnya yang terkait dengan 

pelaksanaan aluk rambu solo’. 

 Makna dari transformasi budaya yang dimaksudkan disini hampir serupa dengan 

pandangan Richard Niebuhr, di mana seperti yang juga dijelaskan oleh Singgih, terdapat unsur 

penerimaan sekaligus penolakan terhadap suatu budaya. Sikap transformatif ini di pilih sesuai 

dengan realita perjumpaan Yesus dengan budaya aluk rambu solo’, dimana persamaan dan 

perbedaan antara keduanya sama-sama ada.1 Dengan kata lain, sekiranya hasil perjumpaannya tidak 

demikian, maka sikap yag dipilih tentu saja akan berbeda pula. Namun sehubungan dengan 

perjumpaan tersebut, apa yang dipahami sebagai gambaran Yesus harus dipahami secara lebih luas. 

Pemahaman tengtang Yesus akan diperjumpakan dengan budaya, adalah tidak terlepas dari 

pertolongan budaya yang ikut menjelaskan sisi lain dari wajah Yesus yang belum begitu jelas.2 

Kematian yang bukan malapetaka 

 Titik temu yang pertama adalah pandangan tentang kematian sebagai suatu hal yang tidak 

senantiasa harus dilihat sebagai penderitaan atau malapetaka. Dikatakan demikian, sebab kedua 

pandangan tersebut melihat peristiwa kematian sebagai suatu proses yang memang harus dilalui 

oleh setiap manusia, sebagai konsekuensi dari kehidupan mereka di dunia. Kesempurnaan mereka 

sebagai seorang manusia justru nyata lewat peristiwa ini. Pandangan seperti ini tidak jauh berbeda 

dengan pandangan masyarakat Afrika, yang memang menempatkan peristiwa kematian bersama 

dengan kelahiran sebagai bagian dari rites de passage.3  

 Yesus tentu tidak luput dari pandangan seperti ini. Berbagai keajaiban yang Yesus yang 

lakukan dan yang disertai pula dengan kedekatan hubungan-Nya dengan sang Bapa, bukanlah 

sebuah hal yang harus membuat kemanusiaan Yesus dilihat sebagai suatu hal yang semu. 

Kematian-Nya di kayu salib memperlihatkan bahwa di mata masyarakat Toraja Ia sungguh-

sungguh seorang manusia. 

 Yang agak berbeda adalah penjelasan Injil Yohanes tentang maksud yang ada di balik 

proses tersebut, yang mana hanya dibatasi pada orang-orang tertentu saja. Injil Yohanes lebih jauh 

menjelaskan maksud bagi peristiwa kematian Yesus, yaitu kematian sebagai suatu proses yang 

harus dialami sebelum berbuah (Yoh 12:24). Demikian pula bagi Lazarus dan Petrus, dimana 

kematian mereka dipandang akan membawa kemuliaan bagi Allah (11:4, 6; 21:19). Namun, 

pemberlakukan untuk setiap peristiwa kematian manusia. Injil Yohanes tidak berbicara tentang 

kematian manusia secara umum, melainkan berbicara tentang kematiab Yesus dan para pengikut-

Nya. 

                                                        
1 Richard Nieburh, Kristus dan Kebudayaan (Jakarta: Petra ,n.d.), 222,266. Bnd. E.G. Singgih, Berteologi Dalam 
Konteks, (Jakarta: BPK-GM/Yogyakarta: Kanisius,2000), 39-40 
2 Anton Wessels, Memandang Yesus, (Jakarta: BPK-GM, 2001), 154 
3 Ibid, 93 



18 

 

 Namun sehubungan dengan hal tersebut, dari sudut pandang budaya Toraja, tetap tidak ada 

hambatan untuk melihat peristiwa kematian Yesus sebagai sesuatu yang memang harus terjadi guna 

mencapai maksud tersebut. Dengan kata lain, kematian Yesus sebagai suatu yang memang harus 

dilalui, dapat diterima dengan baik oleh masyarakat Toraja. Kematian Yesus bukanlah suatu 

bencana atau malapetaka, dan karena itu Ia juga bukan korban yang mengalami penderitaan. 

 Meski demikian, seperti yang terdengar lewat umbating (ratapan) dalam upacara aluk 

rambu solo’, kematian Yesus tidak berarti tidak ditangisi. Dari perspektif budaya Toraja, kematian 

Yesus juga membawa kesedihan bagi orang-orang yang ditinggalkan, sebab kematian telah 

memisahkan Yesus dari kehidupan bersama kaum kerabat-Nya di dunia. Oleh Yesus, idealnya 

adalah jika para murid sungguh mengasihi Yesus dan memahami rencana dibalik kembalinya 

Yesus pada Bapa, maka para murid harusnya bersukacita (14:28). Namun Yesus juga sangat 

realistis dalam memahami perasaan mereka dengan mengatakan akan adanya rasa dukacita dari 

orang-orang yang Ia tinggaalkan saat peristiwa kematiaanNya (16:20). Yesus pun bahkan tidak 

luput dari kesedihan seperti ini. Meskipun Ia menyadari baik makna dari peristiwa kematian 

Lazarus (11:4,6). Yesus ternyata tetap saja merasakan kesedihan hingga menangis (1:33-36).  

Kematian dan peran Ilahi 

 Sehubungan dengan pandangan tentang kematian sebagai suatu proses yang harus dilalui, 

juga terlihat adanya titik temu lainnya, yakni adanya campur tangan ilahi dalam peristiwa tersebut. 

Dalam hal ini, proses kehidupan yang berlansung dalam alam semesta ternyata berjalan beriringan 

dengan kehendak yang ilahi. Dari sudut pandang budaya Toraja, kematian Yesus sulit untuk 

keinginan yang munculnya hanya dari dalam diri Yesus pribadi, tanpa adanya peran yang ilahi 

dibalik itu, pandangna masyarakat Toraja yang melihat campur tangan para leluhur yang telah 

beralih menjadi dewa dalam kematiaan seseorang, menjadi dasar bagi hal tersebut. 

 Pemahaman ini memiliki kesejajaran dengan narasi Injil Yohanes, yang juga 

memperlihatkan adanya campur tangan Bapa dalam peristiwa kematia Yesus. Tokoh Bapa sendiri 

yang secara langsung hanya muncul sekali, yakni lewat suara dari langit (12:28), memang tidak 

secara terang-terangan mengatakan bahwa Ia menghendaki kematian Yesus. Namun tanggapan-

Nya terhadap seruan Yesus, yakni tentang kesedihan Bapa untuk segera memuliakan Yesus (yang 

harus diwujudkan lewat peristiwa kematian) adalah wujud peran Bapa dalam peristiwa tersebut. 

Dengan kata lain, masih kurang ditegaskan bahwa rencana tersebut muncul dari Bapa, setidaknya 

Bapa berkenan dengan rencana tersebur. 

 Campur tangan Bapa yang lebih jelas dikemukakan oleh Yesus, tokoh yang memang 

memahami dengan baik rencana sang Bapa. Dalam peristiwa penangkapan-Nya di taman 

Getsemani, Yesus mengatakan, bahwa cawan (simbol kematian) yang akan diminum-Nya adalah 



19 

 

pemberian Bapa (18:11). Demikian pula saat Yesus berada di hadapan Pilatus. Kepada Pilatus, 

Yesus menjelaskan bahwa kuasa yang diberikan pada Pilatus adalah berasal dari ‘atas’ (19-11). 

Yesus memang memahami rencana Bapa dengan baik dan mengetahui maksud di balik peristiwa 

kematian-Nya di kayu salib. Akan tetapi ini tidak berarti bahwa peristiwa di kayu salib adalah 

kehendak diri-Nya sendiri. 

Kematian dan Kehidupan bersama Bapa 

 Titik temu lainnya ialah mengenai peristiwa kematian yang membawa seseorang ke tempat 

asalnya. Kehidupan manusia yang oleh budaya Toraja diyakini bermula di langit bersama dengan 

para dewa, kini dilanjutkan kembali setelah peristiwa kematian. Kematian Yesus pun dapat 

dipahami seperti ini. Kematian Yesus di kayu salib bukanlah akhir dari kehidupannya, melainkan 

bagian dari sebuah perjalanan kehidupan dalam arti yang lebih luas. Melalui peristiwa kematian, 

kehidupan Yesus dahulu bersama Bapa dapat dilanjutkan kembali di tempat Bapa berdiam. 

Kematian-Nya di kayu salib adalah jalan yang membawa-Nya kembali kepada Bapa. 

 Proes kembali kepada Bapa sendiri merupakan hal yang penting dalam rangkaian 

kehidupan Yesus. Dalam perjumpaan-Nya dengan Maria Magdalena di kubur, Ia melarang Maria 

meyentuh-Nya sebab Ia belum pergi pada Bapa. Bahkan oleh Yesus, satu-satunya berita yang harus 

disampaikan oleh Maria kepada para murid, ialah bahwa Yesus akan pergi pada Bapa (20:17). 

 Kembalinya Yesus pada Bapa tidak berarti, bahwa selama hidup-Nya di dunia Ia tidak 

pernah berhubungan dengan Bapa. Ia pernah berseruh pada Bapa dan Bapa mendegar, serta 

langsung memberikan jawaban (12:18). Ia berkomunikasi lewat doa dan mengajukan permohonan-

permohonan pada Bapa (17: 1-26). Hal ini memiliki kesejajaran dengan pandangan manusia Toraja 

tentang kehidupan mereka di dunia. Meskipun sadar, bahwa para dewa berdiam di langit, tidak 

berarti mereka lepas dari hubungan dengan para dewa tersebut. Melalui ritus-ritus yang 

dilaksanakan, baik dalam aluk rambu solo, maupun aluk rambu tuka’, mereka berhubungan dengan 

yang ilahi, sambil meminta petunjuk dalam menjalani kehidupan dalam Injil Yohanes, juga dapat 

dipahami seperti ini. Berbagai aktivitas yang dilakukan Yesus dalam kehidupan-Nya di dunia 

adalah salah satu wujud dari hubungannya dengan sang Bapa. Pekerjaan yang dikerjakan-Nya di 

dunia adalah berasal dari sang Bapa yang telah mengutus Dia ke dalam dunia dan bukan 

merupakan kehendak Yesus sendiri (6:38). 

 Proses kembalinya Yesus kepada Bapa, bukan berarti tidak bermakna bagi kehidupan 

manusia. Seperti yang juga dipahami  dalam budaya Toraja, proses kembali ke dunia asal adalah 

bagian dari persiapan untuk melanjutkan kehidupan bersama di alam mitis, kehidupan yang 

menjadi bagian akhir dari siklus einmalig perjalanan kehidupan manusia Toraja. Oleh karena itu, 

kembaliNya kepada Bapa dapat dipandang sebagai jaminan bagi manusia akan kehidupan kekal, 



20 

 

dimana terjalin persekutuan bersama dengan Yesus dan juga sang Bapa. Seperti yang dikatakan 

Yesus, bahwa kepergianNya kepada Bapa adalah dalam rangka mempersiapkan tempat bagi para 

murid. Karena itu kepergianNya kepada Bapa tidak boleh diartikan sebagai pentingnya membangun 

keselarasan di antara dua alam kehidupan yang memiliki kontonuitas. 

 

Soterilogi Yesus To Membali Puang 

 Setiap masyarakat tentu memiliki pandangan tentang soteriologi, meskipun hal tersebut 

kadangkala masih samar-samar. Masyarakat Torajapun demikian. Konsep penyelamatan yang 

tercermin lewat ritus Aluk Rambu Solo’ mislanya, amat menghubungkan keselamatan dengan 

kehidupan kekal yang sejahtera di dunia mitis. Dunia mitis adalah tujuan akhir dari perjalanan 

kehidupan setiap manusia dan karena itu kehidupan di sana harus diupayakan sebaik mungkin. 

 Namun demikian, ini tidak berarti bahwa kehidupan di dunia sekarang adalah tidak 

penting. Seperti yang sudah dijelaskan sebelumnya, bahwa dunia mitis adalah duplikat dari dunia 

sekarang, sehingga wujud kehidupan di dunia mitis juga akan sangat ditentukan oleh wujud 

kehidupan di dunia kini. Antara dunia kini dan dunia mitis terjalin suatu hubungan komunitas dan 

bukan suatu hubungan perubahan yang kualitatif. Karena itu, keselamatan bukan soal nanti, 

melainkan merupakan hal yang harus diupayakan sejak dari kini, yakni sepanjang kehidupan di 

dunia kini. Keselamatan bukan suatu hal yang bisa diperoleh dengan seklai jadi dalam satu waktu 

dan dnegan satu tindakan, melainkan melalui suatu proses yang memakan waktu sepanjang 

kehidupan manusia. 

 Kesejahteraan manusia di bumi amat di tentukan oleh kemampuan mereka menjalankan 

aluk dengan sempurna. Apakah ini berarti, bahwa manusia dapat menyelamatkan dirinya sendiri? 

Tentu tidak. Dikatkan demikian, sebab aluk yang harus dijalankan oleh manusia tak bisa dikenal 

tanpa kemampuan yang Ilahi untuk memberikan dan menjabaarkan aluk tersebut. Manusia bisa saja 

melanggar aluk perkawinan membuat mereka tertimpa hukuman. Perkawinan antara dua orang 

bersaudara, yakni dari Londong Dirura sendiri, ternyata bertentangan dengan aluk, sehingga 

mereka pun mendapat hukuman dari Puan Matua.4 

 Soteriologi dari Yesus sang To Membali Puang juga dapat dipahami dalam terang 

pengenalan manusia terhadap aluk. Seperti yang terungkap dalam litani aluk bua’ dilaksanakan, 

peran dari To Membali Puang adalah menjabarkan dan menguraikan aluk bagi manusia.5  Karena 

itulah mata manusia senantiasa harus tertuju pada Yesus yang tersalib, sebab disanalah Yesus 

                                                        
4 Hetty Nooy Palm, The Sa’dan Toraja: A Study of Their Social Life and Religion, (Netherland: The Hague-Martinus 
Nijhoff, 1979), 159-161: Sebenarnya Londong Dirura sempat memerintahkan hambanya untuk pergi bertanya 
pada Puang Matua tentang hal tersebut. Akan tetapi para hambanya ternyata tidak pergi mengahadap Puan Matua 
5 J.B. Banawiratma, Yesus Sang Guru, (Yogyakarta: Kanisius, 1977), 115: Di sini terdapat pula kesejajaran dengan 
peran Yesus sebagai Guru yang memberikan pengajaran demi keselamatan manusia. 



21 

 

meraih puncak kemuliaan-Nya sebagai To Membali Puang. Yang terlihat pada kayu salib bukanlah 

Yesus yang kesakitan dan tak berdaya, melainkan Yesus yang sedang memancarkan terang 

kemuliaan-Nya yang mampu memperlihatkan jalan bagi manusia untuk tiba pada keselamatan. 

 Karya penyelamatan Bapa dalam diri Yesus sang To Membali Puang adalah kesediaan-Nya 

memberikan jalan dan petunjuk bagi manusia untuk menjalani hidupnya. Yesus yang mati pada 

kayu salib adalah uluran tangan Allah bagi manusia yang berada dalam realita ketidakmampuan 

mereka untuk mengenal-Nya. Dalam hal ini jelas, bahwa “sola gracia” tak hanya harus dipahami 

sebagai ungkapan yang terwujud lewat penghapusan segala dosa manusia, seperti yang terxermin 

dalam konsep penebusan oleh kematian Yesus. Dikatakan demikian, sebab uluran tangan Allah 

melalui Yesus sang To Membali Puang juga merupakan anugerah bagi manusia yang memiliki 

keterbatasan. 

 Penghakiman adalah hal yang hadir beriringan dengan karya penyelamatan Allah dalam 

Yesus sang To Membali Puang. Hanya saja, penghakiman ini haruslah dilihat sebaga konsekuensi 

dari karya penyelamata Allah dalam Yesus Kristus. Karya penyelamatan tetaplah menjadi misi 

utama Allah (12:47).6  Penetapan Yesus sebagai pengurai dan penjabar aluk bagi manusia telah 

mengharuskan setiap manusia untuk mengarahkan matanya pada Yesus. Hal ini berarti, bahwa 

penolakan untuk melihat pada Yesus yang tersalib sama saja dengan membiarkan diri berada dalam 

ketidaktahuan aluk, ketidaktahuan akan kehendak Allah. Penolakan terhadap Yesus yang adalah 

terang berarti membiarkan diri berjalan dalam kegelapan yang membawa pada kebinasaan. Dalam 

hal ini jelas, bahwa sikap manusia sendirilah yang membawa mereka pada penghakiman.7 Karya 

penyelamatan melalui salib Yesus tidak secara langsung menyelesaikan seluruh persoalan manusia, 

sebab dari manusia sendiri diminta kesediaan untuk menyambut uluran tangan Allah tersebut. 

 Dalam konsep soteriologi di atas, adakah tempat untuk istilah pengampunan? Tentu saja 

ada, sebab Injil Yohanes  yang menjadi dasar bagi kristologi ini pun berbicara tentang penghapusan 

dosa dunia. 

Yesus Sang To Membali Puang : Upaya Mencari Keseimbangan  

 Kristologi Yesus sang To Membali Puang merupakan merupakan kristologi yang dibangun 

di atas peristiwa kematian Yesus di kayu salib. Dari sisi ini kristologi tersebut mungkin dapat 

disebut pula sebagai teologi cruses, yakni yang menempatkan peristiwa salib sebagai pusat dari 

karya penyelamatan Allah. Hanya saja, salib yang menjadi pusat teologi di sini tidak dilihat sebagai 

suatu kehinaan dan peninggian Yesus dan sekaligus puncak pernyataan Allah kepada umat 

manusia. Peristiwa di bukit Kalvari juga bukan lagi suatu kekelaman, tetapi justru saat dimana 

                                                        
6 Tom Jakobs, Imanuel, Perubahan dalam Perumusan Iman akan Yesus Kristus, (Yogyakarta: Kanisius, 2000), 91. 
bnd. Wessel, Memandang, 105-106: hal mirip dengan salah satu Kristologi masyarakat Afrika yang juga 
mengidentifikasi Yesus sebagai leluhur mereka, yakni Nana, leluhur yang berperan sebagai hakim.  
77 Bnd. Singgih, Berteologi, hlm. 149:..., setiap orang bertanggung jawab atas keputudannya sendiri 



22 

 

kasih kemuliaan Allah dinyatakan. 

 Semua ini pada akhirnya menuntun segenap orang percaya di Toraja memberi perhatian 

yang lebih terhadap peristiwa Jumat Agung. Jumat Agung nampaknya bukan lagi untuk diperingati 

sebagai suatu tragedi, tetapi juga dirayakan dengan sukacita dan syukur karena anugerah 

penyelamatan Allah yang ingin dikenal oleh manusia, sudah nyata di kayu salib. Memberi 

perhatian yang lebih pada peristiwa kematian Yesus, tentu tidak berarti lantas meninggalkan dan 

menolak secara ekstrem iman pada Yesus yang bangkit. Sejak dari awal dijelaskan, bahwa 

kristologi ini hanyalah untuk mengimbangi dan sekaligus melengkapi pandangan yang sudah ada 

sebelumnya, dimana peristiwa kebangkitan amatlah mendominasi iman pada Yesus Kristus. 

 Kematian yang menjadi dasat dari kristologi ini merupakan peristiwa sejarah sangat 

manusiawi. Karena itu bisa saja pandangan ini digolongkan sebagai kristologi dari bawah, 

kristologi yang berupaya memahami Yesus dari realitas kehidupan-Nya sebagai manusia. Ciri khas 

kristologi dari atas yang enggan menerima peristiwa kematian Yesus dan cenderung mendekati 

Yesus sebagai Allah dari Allah, tentu mendukung penggolongan ini. 8 Demikian pula dengan 

implikasi dari pandangan tersebut yang menjadikan Yesus sebagai bagian dari keluarga besar 

masyarakat Toraja, tentulah mencerminkan dimensi keberadaan Yesus yang amat manusiawi. 

Karena itu pula kecenderungan untuk menilai kristologi Injil Yohanes sebagai kristologi dari atas 

yang cenderung mengabaikan dimensi kesejajaran  dari  Yesus ternyata tidak sepenuhnya benar.9  

sebagaimana yang dibahas oleh Banawiratma dalam bukunya “ Yesus Sang Guru”, Injil Yonahes 

justru memberi perhatian yang besar pada kehidupan Yesus di dunia.10 

 Namun demikian di sini lain sesungguhnya kristologi ini pun tak kurang mengungkapkan 

dimensi  Ilahi Yesus. Misalnya yang tercermin dari istilah To Membali Puang itu sendiri dan relasi 

antara Yesus dan Sang Bapa. Karena itu tak berlebihan jika dikatakan, bahwa di dalam kristologi 

ini pun sudah terdapat upaya untuk menyeimbangkan dua sisi tersebut. Sehubungan dengan itu, 

penulis setuju dengan Singgih, bahwa kristologi yang ideal adalah yang memberi keseimbangan 

bagi dua sisi tersebut. Kalaupun dalam tulisan ini dimensi kemanusiaan Yesus mungkin sedikit 

lebih menonjol, maka itu tidak lain merupakan tanggapan atas dominannya sifat keilahian itu 

dinyatkan selama ini, dan bukan suatu untuk menjatuhkan sikap pada sisi sisi ekstrim yang 

lainnya.11 

 Pandangan Singgih terhadap keautentikan sebuah teologi kontekstual juga patut 

                                                        
8 C. Groenen, “ Kristologi dan Allah Tritunggal (I)” dalam Banawiratma (ed), Kristologi dan Allah Tritunggal 
(Yogyakarta: Kanisius, 1986), hlm. 32; Nico Syukur Dister, Kristologi (Yogyakarta: Kanisius, 1987),hlm. 29,33. 
9 Ibid, 31 

 
10 Banawiratma, Gurum, 77, 99-100 
11 Singgih, berteologi, 247 



23 

 

diperhadapkan dengan kristologi tersebut diatas. Pandangan yang disebutnya sebagai pandangan 

pasca Richard Niehbur menambahkan satu patokan bagi suatu teologi kontektual yang tepat, yakni 

kemampuan teologi tersebut untuk berpihak pada rakyat. Teologi kontekstual bukan hanya sebatas 

teologi yang diperjuangkan dengan budaya, tetapi teologi yang mampu membangkitkan solidaritas 

dan berlarasa untuk menolong dan memberdayakan rakyat. Karena itu juga sebaliknya, teologi 

yang hanya mempertebal tembok pemisah dalam masyarakat, memerosotkan solidaritas dan 

belarasa, serta memperkokoh status quo, bukanlah teologi kontekstual yang tepat.12 

 Pandangan Yesus sang To Membali Puang kiranya berada dalam lingkungan teologi 

kontekstual yang dimaksudkan  oleh Singgih. Dalam perjumpaannya dengan budaya barat, 

kristologi tersebut telah mengangkat derajat budaya Toraja sebagai budaya yang juga mampu 

menolong untuk memperlihatkan sisi lain dari wajah Yesus yang selama ini masih belum jelas. 

Budaya Toraja, khususnya aluk rambu solo’, tidak lagi harus dicap budaya kafir yang harus 

ditinggalkan, tetapi justru dipakai untuk mejelaskan Injil bagi masyarakat Toraja. Keterikatan 

gereja dengan budaya barat yang selama ini begitu kuat, perlahan-lahan dikendorkan. Di sini tugas 

gereha menajdi jelas, yakni bukan untuk mendatangkan Yesus ke Toraja, tetapi justru mencari dan 

menemukan wajah Yesus dalam kehidupan masyarakat Toraja. 13  Kedatangan Yesus pada 

perempuan Samaria bukanlah  atas prakarsa para murid, melainkan atas inisiatif diri-Nya sendiri. 

Gereja dalam hal ini perlu bersikap seperti para mudir yang datang menjumpai Yesus, namun tentu 

tidak perlu lagi disertai dengan keheranan (4:27). 

 Selain itu, dalam kaitannya dengan relasi kehidupan di dalam masyarakat Toraja sendiri, 

wujud etis dari kristologi tersebut adalah suatu keberpihakan pada rakyat kecil. Meskipun tidak 

secara revolusioner dan terang terangan menghendaki penghancuran tembok-tembok strata  sosial 

dalam masyarakat , minimal kristologi tersebut mampu menghadirkan norma baru dalam 

pelaksanaan  aluk rambu solo’, yakni karya dan pelayanan bagi sesama sebagai dasar bagi 

penghormatan dan kasih dari masyarakat sekitar, melainkan ditentukan oleh karya mereka bagi 

masyarakat. Dalam hal ini, penghormatan besar dalam aluk rambu solo’ adalah hal yang terbuka 

untuk diberikan bagi semua orang, termasuk orang-orang yang kecil dan miskin sekalipun. 

Kedudukan sebagai Tuan dan Guru tidak mesti diperuntukan bagi lapisan tertentu dalam 

masyarakat, melainkan juga terbuka bagi semua pihak yang mampu melayani dan berkorban bagi 

sesamanya. Disini terlihat, bahwa budaya Toraja tentu punya makna yang dalam, namun seringkali 

perlu dimurnikan dari berbagai mantranya yang diam-diam bersifat merusak.14 

 Kepercayaan pada Yesus sebagai To Membali Puang juga merupakan pengakuan akan 

                                                        
12 E.G. Singgih, Iman dan Politik dalam Era Reformasi di Indonesia, (Jakarta: BPK-GM, 2000), 75 
13 Michael Amaladoss, “Pluralisme Agama-agama dan Makna Kristus” dalam R.S. Sugirtharajah, (ed), Wajah Yesus 
di Asia (Jakarta: BPK-GM, 1996), 162 
14 Stephen B. Bevans, Model-model Teologi kontekstual jld. 1, (Maumere: LPBAJ, 2000), 46-47 



24 

 

pentingnya menyadari kepelbagaian budaya, yang pada giliranya memerlukan kehadrian teologi 

local. Keanekaragaman konteks yang tentunya pula menghasilkan keanekaragaman persoalan, tentu 

tak lagi mungkin dijawab dengan sebuah teologi yang bersifat umum. Karena itu, gereja harus bisa 

melupakan cita-cita akan keseragaman teologi dan sebaliknya menerima kehadiran teologi yang 

bersifat umum. Karena itu, gereja harus bisa melupakan cita-cita akan keseragaman teologi dan 

sebaliknya menerima kehadiran teologi yang beraneka ragam.15 Tak ada satu pun yang dapat 

dinyatakan benar untuk seluruh tempat dan waktu, melainkan yang ada ialah teologi yang punya 

makna pada satu tempat atau waktu tertentu.16 Budaya dan perilaku hidupmasyarakat Toraja tak 

mungkin dinilai dengan obyektif jika dilakukan dari perspektif budaya barat. Disamping itu, 

kehidupan masyarakat Toraja akan sulit untuk didinamisir dengan nilai dan pandangan hidup yang 

asing di telinga mereka. Jika hal semacam ini dipaksakan,maka teologi tersebut tidak akan pernah 

menajdi milik masyarakat Toraja. 

 

DAFTAR  PUSTAKA 

1. Amalados, Michael, “ Pluralisme Agama-Agama dan Makna Kristus” dalam R.S. 

Sugirtharajah (ed.) Wajah Yesus di Asia ( Jakarta: BPK-GM, 1996). 

2. Banawiratma, J.B., Yesus Sang Guru ( Yogyakarta: Kanisius, 1997). 

3. Bevans, Stephen B, Model-model  Teologi Kontekstual Jld. I ( Maumere: LPBAJ, 

2000) 

4. Groenen, C., “Kristologi dan Allah Tritunggal (I) dalam Banawitratma (Ed.), 

Kristologi dan Allah Tritunggal ( Yogyakarta: Kanisius, 1986). 

5. Jakobs, Tom, Imanuel: Perubahan dalam perumusan Iman akan Yesus Kristus  

Yogyakarta: Kanisius, 2000). 

6. _________, “Teologi yang Eklesial dan Kultural” dalam Budi Susanto (ed.), teologi 

dan Praksis Komunitas Post Modern Yogyakarta: Kanisius, 1994). 

7. Nierbuhr, richard, Kristus dan Kebudayaan ( Jakarta: Petra Jaya, n.d.). 

8. Nooy-Palm, Hetty, the Sa’dan – Toraja: A Study of Social Lifa and Religion I (Leiden: 

Koninklijk Institut voor Taal-, Land-en Volkenkunde, 1986). 

9. Singgih, E.G., Berteologi Dalam Konteks (Jakarta :BPK-GM/ Yogyakarta: Kanisius, 

2000 

10. _________, Iman dan Politik dalam Era Reformasi di Indonesia (Jakarta: BPK-GM, 

2000) 

                                                        
15 Tom Jakobs, Teologi yang Eklesial dan Kultural” dalam Budi Susanto, (ed) Teologi dan Praktis Komunitas Pst 
Modern, (Yogyakarta: Kanisisu, 1994), 53. 
16 Bevans, Model, 8. 



25 

 

11. Wessels, Anton, Memandang Yesus ( Jakarta: BPK- GM, 2001) 



26 

 

 


